Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat
Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap
Teks Keagamaan Islam dan Praktik Kultural di
Banyuwangi

Achmad Sofiyul Mubarok', Mohammad Ainun Rofig?, M Khoirul Hadi

al-Asyari’

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia
sofiyvulmubarok2@gmail.com’, ainun14rofig@gmail.com?, khoirulhadil111@gmail.com’

Abstract

Colong marriage in the Osing community in Banyuwangi is a unique cultural practice, in which couples marry secretly
without the direct consent of the bride's parents. This practice is often considered to violate customary norms and Islamic
law, particularly regarding the walidity of marriage contracts and the role of marriage guardians. However, this
phenomenon persists and remains socially accepted in certain contexts. This study aims to answer the question: How is
the practice of colong marriage understood and negotiated by the Osing community within the framework of Islamic law
and local traditions? This research fills the research gap in the lack of studies that link this local practice with analysis of
classical Islamic veligious texts and legal anthropology approaches. The method used is a qualitative study based on
literature. Research with a legal anthropology approach. Data were obtained from classical and contemporary Islamic
legal literature, ethnographic documents, and previous studies on the Osing community. The theories used are legal
pluralism and power relations in legal anthropology. The results of this study indicate that the practice of colong is not
merely a form of defiance, but rather a social and cultural strategy to respond to the imbalance of parental authority,
social control over women, and the dynamics of interpretation of Islamic law at the local level. This indicates a shift in
religious and cultural authority relevant to the discourse of Islamic legal feminism.

Keywords: Colong Marriage, Osing Society, Legal Anthropology, Islamic Law, Legal Pluralism, Marriage Guardians,
Local Traditions.

PENDAHULUAN

8 Jenis Adat Pernikahan di Indonesia” yang memperlihatkan betapa beragamnya tradisi
pernikahan di Nusantara. Setiap daerah memiliki tata cara, simbol, dan prosesi yang mencerminkan
nilai budaya setempat. Misalnya, ada tradisi Sungkeman yang dilakukan dengan penuh hormat oleh
pasangan pengantin kepada orang tua sebagai wujud bakti dan permohonan restu. Selain itu, ada
pula tradisi Palang Pintu yang khas Betawi, berupa pertunjukan silat serta adu pantun sebelum
mempelai pria dapat bertemu dengan mempelai wanita, simbol keberanian sekaligus kecerdasan

(Wisnu Artedjo, 2023).



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

RS

BUDAYA

8 Jenis Adat Pernikahan
di Indonesia

Foto. Sungkeman (bridestory.com).
Pin )\ Sy .
Pernikahan Batak (Instagram/@jscmia), '\l

ang
(instagram.com/intanaletrino),

Mappasikarawa (lentera24.com) &
Kawin Cubik Lombok
(Fe

Gambar 1. 8 adat pernikahan di Indonesia

Lebih jauh, infografis ini juga menampilkan pernikahan adat Batak dengan segala simbol
kekeluargaan dan kekerabatan marga, serta tradisi Bakar Batu Papua yang memperlihatkan gotong
royong dalam sebuah pesta pernikahan. Tidak kalah unik, terdapat tradisi Bausung dari Kalimantan
yang memperlihatkan pengantin pria diusung sebagai simbol penghormatan, serta pernikahan
Minang yang sarat dengan filosofi adat matrilineal (Nurdiandi, 2023). Prosesi ini memperlihatkan
bahwa pernikahan bukan hanya penyatuan dua individu, melainkan juga penyatuan keluarga besar.
Selain itu, ditampilkan pula Mappasikarawa dari Bugis yang menekankan simbol kesucian dan restu
keluarga (Idrus et al., 2023), serta tradisi Kawin Culik di Lombok yang menggambarkan keberanian
sekaligus strategi sosial dalam meresmikan hubungan pernikahan (Hamsun & Aminulloh, 2019).
Semua variasi tradisi ini menunjukkan bahwa pernikahan adat di Indonesia adalah sebuah
peristiwa sakral yang tidak hanya berfungsi sebagai ikatan personal, tetapi juga bagian dari identitas
kultural dan ekspresi kolektif masyarakat. Infografis ini dengan jelas memberikan gambaran visual
sekaligus informasi ringkas tentang kekayaan budaya Nusantara yang tetap lestari di tengah arus
modernitas.

Adat pernikahan Osing di Banyuwangi merupakan salah satu tradisi yang sarat makna
simbolis dan kearifan lokal. Prosesi pernikahan Osing tidak hanya sekadar penyatuan dua insan,
tetapi juga mencerminkan harmoni antara manusia dengan alam serta nilai kebersamaan dalam
masyarakat. Salah satu hal menarik adalah adanya tradisi seblang, tarian sakral yang dipercaya
sebagai bentuk doa dan restu leluhur untuk keberlangsungan hidup pasangan baru. Selain itu,
prosesi ngapati atau lamaran hingga temu manten biasanya dipenuhi dengan simbol-simbol filosofis,
seperti penggunaan sesajen, tata busana adat, dan iringan musik tradisional gandrung, yang
menegaskan identitas budaya Osing (Yudiana & Istiqomah, 2022). Keunikan lain dari adat
pernikahan Osing terletak pada keterlibatan komunitas secara menyeluruh. Masyarakat turut serta
dalam berbagai tahapan acara, mulai dari persiapan hingga puncak pernikahan, sebagai bentuk
solidaritas sosial dan gotong royong. Hal ini menjadikan pernikahan Osing bukan hanya milik
keluarga pengantin, tetapi juga peristiwa budaya bersama yang memperkuat kohesi sosial
masyarakat Banyuwangi. Dengan kekayaan ritual dan makna simbolis yang terkandung di
dalamnya, adat pernikahan Osing tidak hanya mempertahankan warisan leluhur, tetapi juga

128 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

menjadi identitas budaya yang membedakan Banyuwangi dari daerah lain di Indonesia (Aifah,
2023).

Dalam sebuah penelitian perlu ada telaah pustaka dan telaah riview untuk memberikan
informasi yang akurat terhadap distingtif kajian yang akan di angkat, ada beberapa artikel antara
lain adalah:

Pertama artikel yang di tulis oleh Quraotul aini dengan judul penelitian Acculturation Of
Religion And Culture Of The Ngunggah-Ngunggahi Proposal In The Colong Marriage Tradition
In Banyuwangi, dalam artikel ini memberikan informasi Ngunggah-ngunggahi merupakan tradisi
lamaran dalam suku Osing di Banyuwangi yang disebut colong (Ainiyah, 2025). Tujuan penelitian
ini adalah untuk mengetahui informasi mengenai pemikiran masyarakat Osing tentang hubungan
antara agama dan budaya lamaran ngungggah-ngunggahi. Sehingga adat yang dilaksanakan akan
sejalan dengan ajaran Islam. Dengan pendekatan etnografi, penelitian ini menghasilkan; Pertama,
lamaran ngunggah-ngunggahi merupakan bagian dari adat perkawinan colong. Adat ini
dilaksanakan karena pasangan ingin menikah, tetapi tidak mendapatkan restu dari orang tua calon
pengantin. Dengan melaksanakan adat ngunggahi-ngunggahi, masyarakat Osing telah melakukan
“proses simbolologi”, karena masyarakat Osing menganggap Wong Osing yang melaksanakan ritual
colongan sebagai laki-laki yang berani dan bertanggung jawab karena mampu memperjuangkan
cintanya hingga jenjang pernikahan. Kedua, akulturasi agama dan budaya dalam adat ngunggah
ngunggahi terbentuk dari kearifan lokal yang dipadukan dengan nilai-nilai Islam. Kedudukan nilai-
nilai Islam sebagai tradisi luhur dijadikan landasan bagi tradisi ngunggah-ngunggahi (tradisi
rendah). Nilai-nilai Islam tersebut terlihat dari pembatasan interaksi sosial calon pengantin dalam
kegiatan colong yang disesuaikan dengan ajaran Islam, meliputi pembacaan ayat-ayat suci Al-
Qur'an, shalawat, dan doa-doa yang diajarkan para ulama dalam proses ritual selanjutnya. Dengan
demikian, akulturasi agama dan budaya dalam tradisi ngunggah-ngunggahi terbentuk dalam ruang
budaya yang dapat diterima oleh seluruh masyarakat Osing di Banyuwangi (Ainiyah, 2025). Adapun
perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian Tradisi Pernikahan Colong Dalam
Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap Teks Keagamaan Islam Dan Praktik
Kultural Di Banyuwangi”

Kedua adalah penelitian yang dilakukan oleh Weldani Zahira dengan judul penelitian
Tradisi colongan masyarakat suku Osing Banyuwangi dalam praktek Khitbah perspektif Mazhab
Syafi’l dalam penelitian ini memberikan informasi terkait dengan mengetahui esensi dari Tradisi
colongan yang berkembang pada masyarakat suku Osing Banyuwangi dalam prakteknya menurut
Khitbah mazhab Syafi’l (Zahira, 2023). Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian lapangan
dengan menggunakan metode penelitian kualitatif, pendekatan yang digunakan adalah Khitbah
yang berkembang pada masyarakat muslim di Indonesia, serta teknik pengumpulan data diperoleh
dari wawancara lapangan dan studi kepustakaan yang berkaitan dengan judul serta menggunakan
pendekatan kualitatif. Setelah data diperoleh, penulis akan menganalisa secara kualitatif data
tersebut terhadap objek kajian. Hasil penelitian ini menjelaskan tentang tahapan sebelum
melangsungkan sebuah perkawinan karena terhalang restu orang tua dari calon mempelai wanita.
Perkawinan merupakan sebuah sunnatullah yang telah ditetapkan oleh agama, namun pada
kenyataanya eksistensi perkawinan menjadi terusik ketika dihadapkan dengan sebuah tradisi,
seperti hal nya tradisi colongan atau kawin colong masyarakat suku osing Banyuwangi. Hal
demikian dapat terjadi karena pada dasarnya tradisi tersebut tidak ada rumusan yang komprehensif
dalam nash AlQur’an, sunnah maupun ijma’ ulama. Kawin colong merupakan bentuk
peminangan dalam perkawinan dengan wasilah adat osing. Peminangan dalam islam sering disebut
dengan istilah Khitbah, pada hakikatnya pelaksanaan Khitbah sudah ada ketentuanya, namun
dalam tradisi colongan atau kawin colong ini terdapat beberapa ketentuan yang berbeda dalam
pelaksanaanya. Penulis menggunakan prespektif Khitbah menurut mazhab syafi'i dalam
menganalisis kesesuaian tata pelaksanaan tradisi colongan dengan khitbah yang umumnya berlaku
di masyarakat (Zahira, 2023). Adapun perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 129
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS
Tradisi Pernikahan Colong Dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap
Teks Keagamaan Islam Dan Praktik Kultural Di Banyuwangi”

Ketiga penelitian yang di lakukan oleh Norma Azimatul Aifah dengan judul penelitian
Upaya Mempertahankan Adat Kawin Colong Pada Masyarakat Islam Osing Di Desa Kemiren
Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi dalam penelitian ini memberikan informasi Setiap
daerah memiliki adat pernikahan dengan latarbelakang yang berbeda-beda termasuk kawin
colong yang dimiliki suku Osing Desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi (Aifah,
2023). Terjadinya kawin colong bermula karena perjodohan anak dibawah umur, tidak ada
persetujuan orang tua terhadap pasangan anak dan ketidaksiapan orangtua menikahkan anak.
Sedangkan dengan adanya perkembangan zaman yang modern ini dapat dilihat masyarakat sudah
mulai memberikan kebebasan kepada anak untuk memilih pasangan hidupnya sehingga praktek
kawin colong sudah mulai jarang digunakan. Penulisan ini berhasil menyimpulkan bahwa (1)
Kawin colong pada masyarakat suku Osing dimulai dari menculik pihak perempuan yang dilakukan
oleh lakilaki karena tidak ada persetujuan, setelah melakukan colongan pihak lelaki
mengirimkan colok (juru bicara) untuk memberi kabar bahwa anak perempuannya telah dicolong
oleh lelakinya, hal ini menunjukkan bahwa laki-laki serius dalam hubungan pernikahannya dan
diterima dalam lingkup Islam. (2) Upaya yang dilakukan masyarakat Islam suku Osing Desa
Kemiren dalam mempertahankan adat kawin colong tidak ada secara praktek ataupun
berkala, namun secara tidak langsung ada upaya yang tersirat dalam mengenalkan adat kawin
colong yang dilakukan tetua-tetua Desa Kemiren melalui penjelasan lisan ke lisan pada murid,
pemuda dan masyarakat yang berkunjung untuk pengetahuaan sosial tentang adat (Aifah, 2023).
Adapun perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian Tradisi Pernikahan Colong
Dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap Teks Keagamaan Islam Dan
Praktik Kultural Di Banyuwangi”

Keempat adalah riset yang di lakukan oleh Dominikus Rato dengan judul penelitian
Dinamika Hukum Adat dalam Kosmologi Osing banyuwangi Jawa Timur dalam penelitian ini
memberikan informasi Memahami hukum adat dalam kosmologi Osing (Rato, 2023). Bagaimana
kosmologi membimbing pemikiran masyarakat Osing dalam adat istiadat mereka ketika
menghadapi perubahan? Dengan menggunakan pendekatan sosio-legal dan analisis kualitatif,
penelitian ini menemukan bahwa realitas masyarakat Osing berada pada tataran ide, sehingga
hukum adat sebagai realitas bersifat plural. Namun, secara kosmologis, realitas selalu diupayakan
berada dalam keadaan harmoni, sehingga ketika mereka menerima informasi baru dan terjadi
konflik dalam ide-ide mereka, kosmologi selalu mengarahkan pola pikir mereka ke arah itu. Dengan
demikian, hukum adat Osing selalu berada dalam keadaan harmoni. Oleh karena itu, disarankan
agar para pembuat undang-undang negara selalu memperhatikan kosmologi masyarakatnya, ketika
hukum selalu harmonis; harmoni antara hukum adat dan hukum negara; harmoni antara hukum
adat dan hukum agama; harmoni antara hukum negara dan hukum agama (Rato, 2023). Adapun
perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian Tradisi Pernikahan Colong Dalam
Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap Teks Keagamaan Islam Dan Praktik
Kultural Di Banyuwangi”

Pertama, penelitian ini menghadirkan kebaruan dalam mengintegrasikan kajian
antropologi hukum dengan analisis teks keagamaan Islam, sehingga tidak hanya memotret praktik
kultural kawin colong sebagaimana dilakukan oleh Quraotul Aini, Weldani Zahira, dan Norma
Azimatul Aifah, tetapi juga menelaah bagaimana teksteks keagamaan Islam berinteraksi dengan
praktik adat tersebut. Dengan pendekatan ini, penelitian tidak berhenti pada deskripsi etnografis,
tinjauan khitbah mazhab Syafi’i, atau upaya pelestarian adat, melainkan menempatkan tradisi
kawin colong sebagai ruang dialektika antara hukum adat, norma agama, dan praktik sosial
masyarakat Osing.

Kedua, penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan menjadikan tradisi kawin colong
sebagai locus analisis hubungan antara hukum adat, agama, dan negara, berbeda dengan kajian

130 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS
Dominikus Rato yang lebih menekankan pada kosmologi Osing secara umum. Melalui analisis
antropologi hukum, penelitian ini menunjukkan bahwa praktik colong tidak sekadar dilihat sebagai
tradisi pernikahan, tetapi juga sebagai bentuk negosiasi sosial-keagamaan yang memperlihatkan
bagaimana masyarakat Osing menjaga harmoni antara nilai Islam dengan adat lokal. Dengan
demikian, penelitian ini memberikan kontribusi orisinal dalam memperkaya diskursus tentang
pluralisme hukum dan akulturasi budaya di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif berbasis
kepustakaan (library research) dengan pendekatan antropologi hukum (Moleong, 2020). Penelitian
kualitatif dipilih karena mampu menggali pemahaman secara mendalam mengenai makna, nilai,
serta praktik yang melatarbelakangi tradisi pernikahan colong pada masyarakat Osing. Sumber data
utama berasal dari literatur hukum Islam klasik (kitab figh mazhab Syafi’i dan teks keagamaan
terkait), literatur hukum Islam kontemporer, dokumen etnografis, dan penelitian-penelitian
terdahulu mengenai masyarakat Osing. Data sekunder diperoleh melalui buku, jurnal, artikel
ilmiah, serta dokumen hukum terkait praktik perkawinan di Indonesia. Analisis data dilakukan
dengan teknik analisis isi (content analysis) terhadap teks-teks keagamaan dan literatur antropologi
hukum (Febrianto, 2016), yang kemudian ditafsirkan dengan menggunakan teori legal pluralism
dan relasi kuasa. Teori legal pluralism membantu menjelaskan bagaimana hukum adat, hukum
Islam, dan hukum negara berinteraksi dalam praktik pernikahan colong, sementara teori relasi
kuasa dipakai untuk melihat dinamika otoritas antara orang tua, masyarakat, tokoh agama, dan
pasangan yang menikah. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat mengungkap
bagaimana tradisi colong dipahami, dinegosiasikan, serta diposisikan dalam kerangka hukum Islam
dan praktik kultural masyarakat Osing.

KERANGKA KONSEPTUAL

A. Teori Legal Pluralism

Teori legal pluralism yang memandang bahwa praktik hukum dalam masyarakat tidak
pernah tunggal, melainkan merupakan hasil interaksi antara berbagai sistem normatif: hukum
negara, hukum adat, dan hukum agama. Dalam konteks masyarakat Osing, tradisi pernikahan
colong memperlihatkan bagaimana hukum adat bernegosiasi dengan hukum Islam, khususnya
terkait syarat sahnya pernikahan dalam hal keberadaan wali nikah. Dengan demikian, pernikahan
colong dipahami bukan hanya sebagai praktik budaya, tetapi juga sebagai ruang kontestasi dan
integrasi antara norma lokal dengan tafsir keagamaan. Legal pluralism memberi kerangka untuk
melihat praktik colong bukan sebagai penyimpangan tunggal, melainkan sebagai wujud adaptasi
masyarakat terhadap beragam otoritas hukum yang saling berinteraksi. Selain itu, teori relasi kuasa
dalam antropologi hukum digunakan untuk menganalisis bagaimana praktik colong
mencerminkan dinamika kekuasaan dalam masyarakat Osing, baik dalam ranah keluarga maupun
komunitas yang lebih luas. Praktik colong dapat dibaca sebagai strategi resistensi simbolik terhadap
dominasi orang tua, khususnya ayah, dalam menentukan pernikahan anak perempuan. Pada saat
yang sama, praktik ini juga memperlihatkan bagaimana perempuan dan lakilaki muda
menggunakan ruang adat dan tafsir lokal hukum Islam untuk menegosiasikan pilihan mereka.
Dengan demikian, kerangka konseptual penelitian ini menggabungkan legal pluralism dan relasi
kuasa untuk menjelaskan bahwa pernikahan colong bukan sekadar deviasi hukum, melainkan
arena negosiasi sosial, kultural, dan religius yang kompleks.

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 131
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

PEMBAHASAN

Gambaran Umum Masyarakat Osing

Masyarakat Osing merupakan komunitas etnis asli yang mendiami wilayah Banyuwangi,
khususnya terkonsentrasi di bagian timur Pulau Jawa. Secara etimologis, kata "Osing" berasal dari
bahasa setempat yang berarti "tidak" atau "sing" dalam bahasa Jawa, yang menunjukkan identitas
distingtif mereka sebagai kelompok yang berbeda dari masyarakat Jawa pada umumnya (Rato,
2023). Masyarakat Osing tersebar di beberapa kecamatan di Banyuwangi, dengan konsentrasi
terbesar di Kecamatan Glagah (khususnya Desa Kemiren), Kecamatan Giri, Kecamatan Singojuruh,
dan sebagian wilayah Kecamatan Rogojampi (Aripin, 2019). Dalam konteks sosio-kultural,
masyarakat Osing memiliki karakteristik unik yang membedakan mereka dari kelompok etnis lain
di Jawa Timur. Bahasa Osing, meskipun memiliki kemiripan dengan bahasa Jawa, memiliki dialek
dan kosakata khusus yang menjadi penanda identitas mereka. Sistem kekerabatan masyarakat
Osing bersifat bilateral dengan kecenderungan patrilineal dalam hal otoritas keluarga, di mana
"ayah atau wali laki-laki memiliki peran sentral dalam pengambilan keputusan penting, termasuk
pernikahan anak perempuan".

Struktur sosial masyarakat Osing terbentuk melalui interaksi kompleks antara tiga elemen
hukum yang berlaku secara simultan: hukum adat, hukum Islam, dan hukum negara. "Fenomena
pluralisme hukum ini menciptakan ruang negosiasi yang dinamis, di mana masyarakat Osing secara
kreatif menavigasi berbagai sistem normatif tersebut" (Ainiyah, 2025). Dalam konteks pernikahan,
hal ini terlihat jelas dari bagaimana mereka memadukan ritual adat dengan syariat Islam, sekaligus
memenuhi persyaratan administratif negara. Dari perspektif keagamaan, mayoritas masyarakat
Osing menganut Islam dengan corak keberagamaan yang sinkretis, memadukan ajaran Islam
dengan tradisi lokal yang telah mengakar sejak era pra-Islam. "Proses Islamisasi di wilayah Osing
berlangsung secara gradual dan akomodatif, menghasilkan praktik keagamaan yang khas". Hal ini
tercermin dalam berbagai ritual adat yang tetap dipertahankan namun diberi muatan nilai-nilai
Islam, termasuk dalam tradisi pernikahan.

Tradisi kawin colong atau pernikahan colong muncul sebagai strategi kultural untuk
merespons situasi di mana terjadi ketidaksepakatan antara kehendak anak dengan otoritas orang
tua. Praktik ini melibatkan "penculikan' simbolis terhadap calon pengantin perempuan oleh calon
pengantin laki-laki, yang kemudian diikuti dengan serangkaian negosiasi adat untuk mendapatkan
legitimasi sosial dan keagamaan". Meskipun secara literal tampak sebagai bentuk pembangkangan,
praktik ini sesungguhnya merupakan mekanisme yang telah terlembagakan dalam struktur adat
Osing untuk mengelola konflik antargenerasi sekaligus menjaga harmoni sosial. Dalam konteks
modernisasi dan perubahan sosial kontemporer, masyarakat Osing menghadapi tantangan dalam
mempertahankan identitas kultural mereka (Setiawan, 2023). "Urbanisasi, pendidikan modern,
dan penetrasi media massa telah membawa perubahan signifikan dalam pola pikir generasi muda
Osing. Namun demikian, tradisi pernikahan, termasuk kawin colong, tetap bertahan meskipun
dengan modifikasi dan penyesuaian tertentu". Hal ini menunjukkan resiliensi budaya Osing dalam
menghadapi tekanan modernitas sekaligus kemampuan adaptif mereka dalam menegosiasikan

tradisi dengan tuntutan zaman.

132 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Dinamika Adat Pernikahan Osing dalam Perspektif Sosial-Budaya

Suku Osing sebagai salah satu komunitas etnis yang mendiami wilayah Banyuwangi, Jawa
Timur, memiliki warisan budaya yang kaya dan unik dalam tradisi pernikahannya. Sebagai
kelompok masyarakat yang berada di persimpangan budaya Jawa, Bali, dan Madura, tradisi
pernikahan Osing mencerminkan sintesis yang kompleks dari berbagai pengaruh budaya tersebut.
Dalam era globalisasi dan modernisasi yang terus berkembang, tradisi pernikahan Osing mengalami
berbagai perubahan yang menarik untuk dikaji dari perspektif sosial-budaya. Dinamika yang terjadi
tidak hanya berkaitan dengan aspek ritual dan ceremonial, tetapi juga menyentuh dimensi identitas,
ekonomi, dan struktur sosial masyarakat Osing itu sendiri. Dalam adat masyarakat Osing, dinamika
pernikahan memiliki beberapa aspek yang telah diwariskan oleh leluhur dan telah dilegitimasi
sebagai adat Osing. Aspek tersebut terdiri dari bentuk dan macam-macam perkawinan. Adapun
bentuk perkawinan seperti, kawin angkat-angkatan, kawin colong dan kawin ngeleboni. Sementara
macam-macam perkawinan, terdiri dari perkawinan anak sulung, perkawinan anak kedua, ketiga
dan seterusnya, perkawinan anak bungsu dan anak tunggal. Kedua aspek tersebut memiliki jalin-
kelindan yang kokoh untuk mempertahankan tradisi lokal masyarakat Osing secara keagamaan dan
kemanusiaan. Raso memperkuat fakta ini dengan berasumsi bahwa bagi masyarakat Osing
perkawinan bukan hanya merupakan perbuatan sosial, hukum, atau kultur tetapi juga perbuatan
magis-religius (Rato, 2023).

Pernikahan dalam adat Osing demikian merepresentasikan wujud ajaran nenek moyang
yang masih membutuhkan penguatan segala aspek. Mengingat adat Osing lahir hibriditas budaya
(Indiarti, 2016), maka untuk menjawab tantangan modern, adat Osing diperlukan inovasi dan
transformasi baru untuk tetap mempertahankan substansi dan eksistensi adat leluhur.
Transformasi yang terjadi dalam tradisi pernikahan Osing tidak hanya bersifat eksternal akibat
tekanan modernisasi, tetapi juga melibatkan proses negosiasi internal antara nilai-nilai tradisional
dengan kebutuhan kontemporer. Generasi muda Osing saat ini bertatapan dengan dilema antara
mempertahankan otentisitas budaya leluhur dengan tuntutan praktikalitas kehidupan modern. Hal
ini terlihat dari pergeseran makna dalam pelaksanaan ritual-ritual pernikahan, dimana beberapa
tahapan yang bersifat ceremonial mulai disederhanakan atau diadaptasi berdasarkan ekonomi dan
sosial masyarakat kontemporer secara kondisional.

Misalnya, sejak 2019 hingga saat ini, relatif sedikit yang mempraktekkan tradisi kawin
colong, tentu pada abad ini generasi muda Osing yang menjadi sasaran praktik tersebut. Namun,
citra praktik kawin colong masih terbingkai dalam paradigma negatif, dengan kata lain, praktik
kawin colong dahulu dilakukan oleh kalangan ketertinggalan pendidikan. Sebagian masyarakat
Mondoluko, Tamansuruh mengungkapkan bahwa dalam rentang tahun tersebut praktik kawin
colong belum ada kabar lagi. Mereka berasumsi adanya faktor meningkatnya kesadaran masyarakat
terhadap ilmu pengetahuan dari meningkatnya lulusan sekolahan sampai jenjang sma juga
dipengaruhi oleh faktor pengetahuan agama yang semakin baik (Wawancara Dengan Masyarakat
Mondoluko, Tamansuruh, Banyuwangi. 2 September, 2025). Aseral, 74 tahun menuturkan, " Byengen
akeh wong kawin colong, tapi saiki heng pati ono weh. Lalare kene saiki wes podo ngaji lan sekolah. Heng
kanggok wes kawin colong colongan," Dulu banyak orang yang melakukan kawin colong, tetapi saat ini
sudah tidak ada. Anak sini sekarang sudah mengaji dan bersekolah. Sudah tidak berguna kawin
melalui tradisi mencuri anak orang." Ungkapnya. Selain itu, Rahayis selaku tokoh adat Dusun
Mondoluko juga menguatkan dengan menyatakan, " Saiki heng pati ono ya wes lek kawin model gedigu

iku. Kapan byengen akeh. Saiki pikirane lare enom wes pating maju. Maningno yo wes seng usum saiki wes.

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 133
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Kadung demen yo dilamar iko, jare wong kene teko apik apik nang umahe calone." Atau Sekarang sudah
jarang ada yang mempraktikkn kawon colong, dulu banyak. Sekarang generasi muda sudah
berpikiran maju, dan kawin colong sudah tidak zamannya, jika ada rasa antara keduanya tinggal
melamarnya (Wawancara Dengan Masyarakat Mondoluko, Tamansuruh, Banyuwangi. 2 September,
2025).

Ungkapan tersebut mencerminkan akan timbulnya transformasi baru sebagai upaya
menjaga adat. Transformasi sosial juga terjadi pada pola komunikasi dan interaksi antara generasi
dalam konteks pernikahan adat Osing. Kini generasi muda cenderung lebih mengadopsi nilai dan
trend modern dalam pemilihan pasangan, yang dulunya bergantung pada keputusan orang tua dan
pemangku adat, hari ini lebih memberikan ruang individu untuk menentukan pilihannya sendiri
(Putri et al., 2020). Meskipun demikian, hingga hari ini sebagian masyarakat Osing tetap berupaya
mempraktikkan dan mempertahankan aspek-aspek fundamental dari tradisi pernikahannya, seperti
tradisi perang bangkat, gredoan, dan sebagainya. Karena praktik tradisi kawin dalam adat Osing
tidak membebani seseorang dengan kewajiban melakukannya, melainkan bagi yang membutuhkan
saja dan bersifat dinamis. Maka hal ini senada dengan teori living law ala Eugen Ehrlich,
menjadikan hukum adat sebagai cerminan praktik sosial yang hidup dan berubah sesuai kebutuhan
masyarakat (Putri et al., 2020).

Selain perubahan sosial yang terjadi dalam adat pernikahan masyarakat Osing, untuk
mempertahankan identitasnya, masyarakat Osing juga menunjukkan resistensi yang kuat dalam
mempertahankan eksistensi budayanya. Resistensi yang dilakukan tidak bersifat statis atau defensif,
melainkan dinamis dan adaptif. Artinya luwesitas masyarakat Osing dalam menjaga keutuhan
tradisi adat pernikahan Osing dapat diintegrasikan serta dijawab dengan ide kreatif dan konstruktif.
Salah satu bentuk resistensi yang nyata sementara ini yakni pendirian institusi-institusi pelestarian
budaya, seperti sekolah adat (Amirul Wahid & Prayogi, 2021), edukasi hukum adat, festival adat,
kostum adat, pelestarian ekonomi menggunakan paradigma adat, serta simbol-simbol adat lainnya
yang berfokus pada transmisi pengetahuan tradisional, termasuk tata cara adat pernikahan kepada
generasi muda.

Sementara itu, dalam konteks hukum adat, pernikahan Osing menunjukkan fleksibilitas
dan kemampuan adaptasi yang tinggi. Seperti yang telah tertulis di atas bahwasannya adat Osing
bersifat dinamis membawa nuansa responsif terhadap perubahan sosial sambil tetap
mempertahankan nilai-nilai fundamental. Namun demikian, adat Osing memiliki sikap tegas
berbentuk sanksi sosial apabila seseorang melanggar atau tidak mengikuti tradisi pernikahan yang
telah ditetapkan. Akan tetapi sanksi tersebut hanya berbentuk pengucilan atau penurunan status
sosial dalam komunitas, bukan sanksi fisik (Ansori et al., 2025). Di lain sisi, sanksi ini juga bersifat
fleksibel dan dapat dinegosiasikan melalui mekanisme musyawarah adat. Maka penyelesaian
sengketa dalam pernikahan Osing menyesuaikan sistem peradilan adat yang memprioritaskan
humanisme daripada restribusi atau hukuman. Sehingga sampai hari ini pernikahan dengan adat
Osing masih dilaksanakan sebagian kalangan (Nurhayati et al., 2024). Hal demikian nampak sejalan
dengan prinsip-prinsip hukum islam yang menekankan pada aspek islah (perbaikan), restorative
justice, dan kesalingan sosial.

Relasi antara adat Osing dengan hukum islam juga menunjukkan pola akomodasi yang
kompleks. Sebagai masyarakat yang mayoritas beragama Islam, suku Osing menghadapi tantangan

untuk menyelaraskan tradisi leluhur dengan ajaran agama yang dianut (Sugiyanto, 2017). Seperti

134 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

tradisi kawin colong, ditinjau dalam konteks hukum islam, tradisi ini melewati proses negosiasi dan
reinterpretasi. Hal itu disebabkan karena sesuai dengan syariat islam secara formal dengan beberapa
modifikasi teknis. Mulanya secara leterlik kata “colong” berkonotasi negatif, sebaliknya dalam hal
ini lebih bersifat simbolis dan ritualistik, sehingga tidak bertentangan dengan hukum islam.
Mayoritas literatur sepakat mengkategorikan pernikahan colong sebagai bentuk dari ‘Urf yang
shahih yang sejaalan dengan kaidah fikih Al-‘Adah Muhakkamah (Putri et al., 2020). Sementara,
kaidah fikih "lae 5 lasa alle o sn oSl atau sebuah hukum berlaku bersamaan dengan ada
tidaknya 'illat hukum pada suatu peristiwa kongkrit menjadi salah satu dasar penerapan pernikahan
colong, namun tradisi ini agaknya kurang relevan dengan modernitas, karena perubahan sosial serta
mindset masyarakat Osing lebih terdidik. Dengan demikian, hukum adat Osing tidak secara frontal
bertentangan dengan hukum Islam, melainkan berkembang menuju sinkretisme normatif, yaitu
penyatuan nilai-nilai Islam dengan nilai-nilai lokal.

Lebih jauh, Dinamika adat pernikahan Osing menghadapi beberapa tantangan serius
dalam era globalisasi. Urbanisasi dan migrasi generasi muda ke kota-kota besar mengakibatkan
terputusnya transmisi pengetahuan adat antar generasi. Apabila pengetahuan tentang budaya
(Raya, 2019), mengalami stagnasi atau mogok informasi, maka tidak sedikit ritual dan makna
filosofis yang terkandung dalam tradisi pernikahan Osing yang mulai tidak dipahami oleh generasi
muda. Juga dimensi intergenerational conflict menjadi tantangan kompleks lainnya. Kemudian
munculnya distingsi interpretasi antara generasi muda dan tua mengenai relevansi dan signifikansi
tradisi pernikahan Osing menyebabkan ketegangan dalam proses transmisi budaya. Generasi tua
cenderung memandang tradisi sebagai sesuatu yang sacred dan tidak boleh diubah, sementara
generasi muda menganggapnya lebih fleksibel dan pragmatis. Generasi muda cenderung
mempertanyakan epistemologi dan relevansi tradisi tersebut. Untuk menjamin keberlangsungan
tradisi pernikahan Osing di masa depan, diperlukan upaya berkelanjutan dalam hal dokumentasi,
edukasi, dan revitalisasi makna-makna filosofis yang terkandung dalam setiap ritual (Asih &
Kurniawan, 2024). Kolaborasi antara komunitas adat, akademisi, pemerintah, dan pelaku industri
kreatif menjadi kunci dalam menjaga keseimbangan antara pelestarian tradisi dan adaptasi terhadap

tuntutan zaman modern.

Relevansi Adat Pernikahan Osing terhadap Hukum Islam dan Modernitas

Praktik pernikahan dalam masyarakat Osing Banyuwangi merepresentasikan kompleksitas
dialektika antara tiga sistem normatif yang saling berkesinambungan : adat lokal, hukum islam, dan
modernitas. Seperti pernikahan colong, dalam perspektif legal pluralisme praktik ini tidak dapat
dipahami secara dikotomis sebagai pelanggaran atau kepatuhan terhadap satu sistem hukum
tunggal, melainkan sebagai strategi negosiasi yang dilakukan masyarakat untuk merespons
ketegangan antar sistem normatif tersebut (Sheleff, 2013). Tradisi colong ini menunjukkan sikap
tidak pasifnya masyarakat Osing ketika menerima otoritas hukum yang hierarkis, tetapi secara aktif
melakukan reinterpretasi dan adaptasi sesuai dengan konteks sosial-kultural mereka. Karena pada
dasarnya seperti yang dikatakan Sheleef, hukum adat merupakan hukum yang plural, yang bersifat
efektif dan dinamis (Annison, 2011). Dengan demikian, relevansi pernikahan Osing termasuk
nikah colong, tidak dapat dilepaskan dari fungsinya sebagai wadah ekspresi identitas kultural dan
alat navigasi sosial dalam menghadapi tekanan struktural baik secara eksternal dan intenal.

Alih-alih beberapa kalangan menganggapnya sebagai praktik yang ketertinggalan atau

pelanggaran, tradisi ini mencerminkan keberlangsungan daya adaptif komunitas lokal dalam

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 135
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

menegosiasikan posisi mereka di tengah transformasi sosial yang serba cepat. Dalam konteks
pluralisme hukum, keberadaan adat kawin colong memperlihatkan bahwasannya masyarakat tidak
hidup dalam hukum tunggal (Irianto, 2017), melainkan dalam bingkai normatif yang majemuk,
hukum adat, Islam dan hukum negara saling berintegrasi, bersinergi dan kadang berbenturan
(Sumardi, 2016). Selain itu apabila ditinjau dari segi hukum islam, pernikahan adat Osing
Banyuwangi secara paralel tidak menciderai prinsip hukum pernikahan dalam Islam. Syarat sah
nikah, rukun dan kewajiban tampak dinegosiasikan secara positif dengan tradisi lokal. Sementara
dalam pernikahan adat Osing, Adat kawin colong termasuk dalam ‘urf al-khas (kebiasaan) yaitu,
kebiasaan yang berlangsung pada suatu daerah dan masyarakat tertentu (Aifah, 2023) .Jika dalam
syara’ nikah colong termasuk dalam kategori ‘Urf shahih. Sayangnya praktik ini kerap
mengindikasikan ketegangan yang dapat menimbulkan pertentangan antara kedua pihak, namun
colok (mediator) menjadi angin segar perdamaian.

Sementara itu, nikah colong memiliki kesan tradisi yang telah menubuh (embodied) dalam
masyarakat Osing generasi tua, sementara generasi muda hanya mengikuti kultus dari orang tua
dan pemangku adat dalam praktiknya, sehingga tradisi ini telah menjadi habits atau kebiasaan adat
kultural. Dalam istilah Bourdieu, hal ini termasuk dalam habitus, yakni perilaku dan tindakan
dibentuk bukan sejak lahir, melainkan dibentuk oleh pengalaman dan lingkungan sosialnya yang
kemudian memengaruhi cara berpikir, merasa, dan bertindak seseorang (Bourdieu, 2017). Lebih
jauh, dimensi kultural menunjukkan bahwa nikah colong adalah produk dari sistem nilai
masyarakat Osing yang menekankan pragmatisme, toleransi, dan fleksibilitas sosial. Ditunjang
dengan karakteristik hibriditas budaya Osing melahirkan pendekatan yang tidak fundamentalistik
terhadap aturan agama dan adat. Nilai-nilai seperti ketegangan, ewuh pakewuh (segan berlebihan),
(Setiawan, 2022) dan rukun (harmoni sosial) justru mendorong masyarakat untuk menghindari
konflik terbuka melalui mekanisme colong. Maka penulis berasumsi bahwa praktik ini memiliki
fungsi sebagai katup sosial yang mencegah eskalasi konflik keluarga, sekaligus memberikan ruang
bagi ekspresi otonomi individual dalam menentukan nasib pernikahan.

Apabila ditinjau dari konteks relasi kuasa dan gender, nikah colong memiliki makna yang
ambivalen. Di satu sisi, praktik ini dapat dibaca sebagai bentuk resistensi perempuan terhadap
dominasi patriarki yang mengontrol seksualitas dan pilihan hidupnya. Perempuan yang melakukan
colong menunjukkan agency dan kemampuan untuk mengambil keputusan srategis demi masa
depannya. Namun di sisi lain, colong juga dapat menjadi mekanisme yang justru memperkuat
struktur patriarkis dengan cara menghindari konfrontasi langsung terhadap otoritas ayah atau
keluarga. Demikian tampak menentang sistem secara terbuka, colong memberikan jalan kompromi
yang memungkinkan sistem patriarkis tetap bertahan dengan sedikit modifikasi. Ambivalen ini
sejalan dengan konsep “Hidden transcript” atau cara mengungkap suara dari kalangan yang tidak
berdaya berupa resistensi yang tidak mengancam struktur kekuasaan secara langsung (Scott, 2016).
Bagi pihak perempuan, praktik ini dapat dikatakan dengan ‘senjata kaum lemah’ yang
memungkinkannya mengatasi kendala struktural tanpa harus berhadapan dengan risiko konflik
terbuka yang membahayakan posisi sosial mereka.

Sementara dalam konteks feminisme Islam, ambivalensi ini mencerminkan apa yang Saba
mahmood sebut sebagai “paradox of agency”. Ia mengkritik konsep agency feminis liberal yang
mengidentifikasi pemberdayaan perempuan dengan resistensi terhadap norma-norma yang

dominan (Mahmood, 2009). Dalam nikah colong, perempuan Osing menunjukkan individu atau

136 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

agency tidak hanya melalui perlawanan terhadap struktur patriarkis, tetapi juga melalui negosiasi
dan adaptasi terhadap norma adat yang berlaku. Mereka tidak sekadar menjadi korban pasif dari
sistem patriarkis, tetapi juga tidak sepenuhnya bebas dari aturan struktural tersebut. Sebaliknya,
mereka mengembangkan strategi kemungkinan mereka mencapai tujuan personal sambil tetap
mempertahankan legitimitas sosial keagamaan. Oleh karena itu, dengan perspektif feminisme,
praktik ini tergolong cukup kompleks. Kompleksitas tersebut dapat diamati dengan berbedanya
pandangan intergenerasi (Rachman, 2023). Generasi muda terpapar dengan wacana hak asasi
manusia dan kesetaraan gender melalui pendidikan formal yang lebih cenderung menafsirkan
nikah colong sebagai bentuk emansipasi perempuan. Sedangkan perspektif generasi tua cenderung
melihatnya sebagai startegi praktis untuk menghindari konflik keluarga atau dinamika prosesi adat.
Oleh karena itu, posisi perempuan dan laki-laki dalam tinjauan antropologi hukum akan setara
tanpa ketimpangan salah satu keduanya. Antropologi hukum menegaskan sekaligus membumikan
kemanusiaan dengan kesepakatan antara dua pihak calon pengantin melalui negosiasi yang
komunikatif.

SIMPULAN

Masyarakat Osing di Banyuwangi merupakan komunitas etnis yang memiliki identitas
kultural khas melalui bahasa, sistem sosial, dan tradisi adat yang berbeda dari masyarakat Jawa pada
umumnya. Keberadaan mereka memperlihatkan fenomena pluralisme hukum yang memadukan
adat, Islam, dan hukum negara dalam praktik sosial, termasuk dalam tata cara pernikahan. Tradisi
seperti kawin colong, kawin angkat-angkatan, dan kawin ngeleboni menjadi bagian dari warisan
leluhur yang tidak hanya merepresentasikan nilai sosial dan hukum, tetapi juga bernuansa magis-
religius. Dengan demikian, adat Osing memperlihatkan corak sinkretis, yakni keterhubungan erat
antara sistem kepercayaan lokal dengan ajaran Islam yang masuk secara gradual dan akomodatif.
Dalam perkembangan modern, tradisi pernikahan Osing menghadapi transformasi yang cukup
signifikan. Modernisasi, pendidikan, dan urbanisasi mendorong perubahan pola pikir generasi
muda yang lebih terbuka, pragmatis, dan rasional dalam menentukan pasangan hidup.

Hal ini menyebabkan praktik kawin colong semakin jarang dilakukan, bergeser ke bentuk
pernikahan yang lebih formal sesuai agama dan negara. Kendati demikian, beberapa elemen adat
seperti perang bangkat, gredoan, dan prosesi ritual lain masih bertahan sebagai penanda identitas
budaya. Transformasi ini menunjukkan sifat hukum adat Osing yang dinamis, menyesuaikan
kebutuhan masyarakat tanpa kehilangan substansi tradisionalnya, sekaligus selaras dengan prinsip
living law ala Eugen Ehrlich yang menekankan pada hukum sebagai cerminan praktik sosial yang
hidup. Lebih jauh, adat pernikahan Osing memperlihatkan ambivalensi dalam relasi kuasa dan
gender. Tradisi kawin colong, misalnya, dapat dipahami sebagai bentuk resistensi perempuan
terhadap dominasi patriarkis sekaligus mekanisme kompromi untuk menjaga harmoni sosial. Dari
perspektif feminisme Islam, praktik ini mencerminkan “paradox of agency” sebagaimana dijelaskan
Saba Mahmood, di mana perempuan tidak sekadar tunduk pada norma, melainkan juga
memanfaatkan ruang negosiasi adat untuk mencapai tujuan personal. Pada akhirnya, adat Osing
tetap relevan sebagai instrumen identitas budaya sekaligus sarana adaptasi menghadapi modernitas.
Namun, keberlangsungan tradisi ini bergantung pada dokumentasi, revitalisasi, serta kolaborasi
komunitas adat, akademisi, dan pemerintah untuk menjaga keseimbangan antara pelestarian

budaya dan adaptasi sosial.

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 137
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

DAFTAR PUSTAKA

Aifah, N. A. (2023). UPAYA MEMPERTAHANKAN ADAT KAWIN COLONG PADA
MASYARAKAT ISLAM OSING DI DESA KEMIREN KECAMATAN GLAGAH
KABUPATEN BANYUWANGI. MABAHITS: Jurnal Hukum Keluarga, 4(01), 35-46.

Ainiyah, Q. (2025). Acculturation Of Religion And Culture Of The Ngunggah-Ngunggahi Proposal
In The Colong Marriage Tradition In Banyuwangi. Samawa: Jurnal Hukum Keluarga Islam,

5(1), 51-67.

Amirul Wahid, R. W. Z., & Prayogi, B. (2021). Preservasi budaya Osing melalui internalisasi budaya
berbasis sekolah adat sebagai bentuk pengabdian masyarakat. Journal Of Education And
Teaching Learning (JETL), 3(2), 44-59.

Annison, H. (2011). Book review: Book review. Criminology & Criminal Justice, 11(3), 277-278.
https://doi.org/10.1177/1748895811401979

Ansori, M. K. R., Dahlan, M., & Ishagq, I. (2025). The Tradition of Nyadokaken Pengantin in Osing
Tribe Marriages in Indonesia: An’Urf Perspective. AlQadha: Jurnal Hukum Islam Dan
Perundang-Undangan, 12(1), 1-19.

Aripin, R. (2019). Akulturasi Hukum Islam Kedalam Masyarakat Adat Osing (Studi Kasus Pembagian
Harta Waris Bagi Janda).

Asih, S. A., & Kurniawan, B. (2024). Upaya pelestarian tradisi gredoan melalui partisipasi
masyarakat dalam menjaga nilai kebudayaan (studi kasus di desa macan putih kabupaten
banyuwangi). Jurnal Integrasi Dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial, 4(10), 7.

Bourdieu, P. (2017). Habitus. In Habitus: A sense of place (pp. 59-66). Routledge.
Febrianto, A. (2016). Antropologi Ekologi: Suatu Pengantar. Prenada Media.

Hamsun, M. Y., & Aminulloh, A. (2019). Tradisi Kawin Culik Masyarakat Suku Sasak Di Lombok
Tengah Dalam Perspektif Komunikasi Budaya. Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik (JISIP), 6(3).

Idrus, A. M., Nurdin, R., Qayyum, R., Halim, P., & Amir, R. (2023). The tradition of
Mappasikarawa in the Bugis-Makassar community marriage: A study of Islamic law
philosophy. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 7(2), 848-874.

Indiarti, W. (2016). Masa Lalu Masa Kini Banyuwangi: Identitas Kota dalam Geliat Hibriditas dan
Komodifikasi Budaya di Perbatasan Timur Jawa. International Conference “Indonesia: Art and

Urban Culture, 1-19.

Irianto, S. (2017). Sejarah dan perkembangan pemikiran pluralisme hukum dan konsekuensi
metodologisnya. Jurnal Hukum & Pembangunan, 33(4), 485.

Mahmood, S. (2009). Agency, performativity, and the feminist subject. In Pieties and gender (pp. 11-
45). Brill.

Moleong, L. J. (2020). A. Pendekatan dan Jenis Penelitian. Pelaksanaan Reforma Agraria Di Desa
Sumberdanti Kecamatan Sukowono Kabupaten Jember (Berdasarkan UndangUndang No. 5 Tahun
1960 Tentang Pokok-Pokok Agraria Dan Perpres No. 86 Tahun 2018 Tentang Reforma Agraria).

Nurdiandi, M. F. (2023). Bausung Dalam Pengantin Menurut Hukum Islam. MUSHAF JOURNAL:
Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3(1), 89-92.

Nurhayati, B. R., Sarwo, Y. B., & Koesmartadi, C. (2024). Local Wisdom and the Traditional
Marriage Law of Osing Kemiren Village in the Era of Information Technology. KnE Social
Sciences, 802-816.

138 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 127-139

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Putri, R. D., Fahadi, P. R., Kusumaningtyas, A. P., Utomo, A., & Sutopo, O. R. (2020). Navigating
the Future Husband: Perempuan Muda, Negosiasi Pernikahan dan Perubahan Sosial. Jurnal

Studi Pemuda, 9(2), 90. https://doi.org/10.22146/studipemudaugm.57996

Rachman, A. (2023). Reinterpreting Feminism in Ideology and Practice. Journal of Feminism and

Gender Studies, 3(1), 86-106.

Rato, D. (2023). DINAMIKA HUKUM ADAT DALAM KOSMOLOGI OSING BANYUWANGI
JAWA TIMUR. PATRIOT, 92-110.

Raya, H. M. L. C. G. (2019). Upaya melestarikan budaya indonesia di era globalisasi.

Scott, J. C. (2016). Everyday forms of resistance. In Everyday forms of peasant resistance (pp. 3-33).
Routledge.

Setiawan, E. (2022). Potret resiprositas tradisi nyumbang pada perempuan perdesaan di desa
Kalipait Banyuwangi. Equalita: Jurnal Studi Gender Dan Anak, 4(1), 1-12.

Setiawan, E. (2023). Tradisi Unik Kawin Colong Pada Masyarakat Osing Desa Kemiren
Banyuwangi. JAWI, 6(2), 160-166.

Sheleff, L. S. (2013). The Future of Tradition: Customary law, common law and legal pluralism. Routledge.

Sugiyanto, M. N. K. (2017). Tradisi Perang Bangkat Pada Masyarakat Suku Osing Banyuwangi:
Perspektif Hukum Islam. Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 5(1).

Sumardi, D. (2016). Islam, Pluralisme Hukum dan Refleksi Masyarakat Homogen. Asy-Syir’ah: Jurnal
Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 50(2), 481-504.

Wawancara Dengan Masyarakat Mondoluko, Tamansuruh, Banyuwangi. 2 September. (2025).

Wisnu Artedjo. (2023). Khazanah Nusantara: 8 Jenis Adat Pernikahan di Indonesia. Atmago.Com.
https://www.atmago.com/berita-warga/khazanah-nusantara-8-jenis-adat-pernikahan-di-

indonesia_1df78ceb-1ea7-4122-9f83-0abab8e38274

Yudiana, I. K., & Istiqgomah, F. (2022). Dinamika Tari Gandrung Sebagai Upaya Pelestarian
Kesenian Di Era Milenial. Jurnal Sangkala, 1(1), 34-45.

Zahira, W. (2023). Tradisi colongan masyarakat suku Osing Banyuwangi dalam praktek Khitbah perspektif
Magzhab Syafi’i. Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 139
Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari)



