
Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1  
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS 

 

 

Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat 
Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap 
Teks Keagamaan Islam dan Praktik Kultural di 
Banyuwangi 

Achmad Sofiyul Mubarok1, Mohammad Ainun Rofiq2, M Khoirul Hadi 
al-Asyari3 

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 
sofiyulmubarok2@gmail.com1, ainun14rofiq@gmail.com2, khoirulhadi1111@gmail.com3 

Abstract 

Colong marriage in the Osing community in Banyuwangi is a unique cultural practice, in which couples marry secretly 
without the direct consent of the bride's parents. This practice is often considered to violate customary norms and Islamic 
law, particularly regarding the validity of marriage contracts and the role of marriage guardians. However, this 
phenomenon persists and remains socially accepted in certain contexts. This study aims to answer the question: How is 
the practice of colong marriage understood and negotiated by the Osing community within the framework of Islamic law 
and local traditions? This research fills the research gap in the lack of studies that link this local practice with analysis of 
classical Islamic religious texts and legal anthropology approaches. The method used is a qualitative study based on 
literature. Research with a legal anthropology approach. Data were obtained from classical and contemporary Islamic 
legal literature, ethnographic documents, and previous studies on the Osing community. The theories used are legal 
pluralism and power relations in legal anthropology. The results of this study indicate that the practice of colong is not 
merely a form of defiance, but rather a social and cultural strategy to respond to the imbalance of parental authority, 
social control over women, and the dynamics of interpretation of Islamic law at the local level. This indicates a shift in 
religious and cultural authority relevant to the discourse of Islamic legal feminism. 

Keywords: Colong Marriage, Osing Society, Legal Anthropology, Islamic Law, Legal Pluralism, Marriage Guardians, 
Local Traditions. 

PENDAHULUAN 

8 Jenis Adat Pernikahan di Indonesia” yang memperlihatkan betapa beragamnya tradisi 
pernikahan di Nusantara. Setiap daerah memiliki tata cara, simbol, dan prosesi yang mencerminkan 
nilai budaya setempat. Misalnya, ada tradisi Sungkeman yang dilakukan dengan penuh hormat oleh 
pasangan pengantin kepada orang tua sebagai wujud bakti dan permohonan restu. Selain itu, ada 
pula tradisi Palang Pintu yang khas Betawi, berupa pertunjukan silat serta adu pantun sebelum 
mempelai pria dapat bertemu dengan mempelai wanita, simbol keberanian sekaligus kecerdasan 
(Wisnu Artedjo, 2023). 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS  

 
128 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

 

 

Gambar 1. 8 adat pernikahan di Indonesia  

Lebih jauh, infografis ini juga menampilkan pernikahan adat Batak dengan segala simbol 
kekeluargaan dan kekerabatan marga, serta tradisi Bakar Batu Papua yang memperlihatkan gotong 
royong dalam sebuah pesta pernikahan. Tidak kalah unik, terdapat tradisi Bausung dari Kalimantan 
yang memperlihatkan pengantin pria diusung sebagai simbol penghormatan, serta pernikahan 
Minang yang sarat dengan filosofi adat matrilineal (Nurdiandi, 2023). Prosesi ini memperlihatkan 
bahwa pernikahan bukan hanya penyatuan dua individu, melainkan juga penyatuan keluarga besar. 
Selain itu, ditampilkan pula Mappasikarawa dari Bugis yang menekankan simbol kesucian dan restu 
keluarga (Idrus et al., 2023), serta tradisi Kawin Culik di Lombok yang menggambarkan keberanian 
sekaligus strategi sosial dalam meresmikan hubungan pernikahan (Hamsun & Aminulloh, 2019). 
Semua variasi tradisi ini menunjukkan bahwa pernikahan adat di Indonesia adalah sebuah 
peristiwa sakral yang tidak hanya berfungsi sebagai ikatan personal, tetapi juga bagian dari identitas 
kultural dan ekspresi kolektif masyarakat. Infografis ini dengan jelas memberikan gambaran visual 
sekaligus informasi ringkas tentang kekayaan budaya Nusantara yang tetap lestari di tengah arus 
modernitas. 

Adat pernikahan Osing di Banyuwangi merupakan salah satu tradisi yang sarat makna 
simbolis dan kearifan lokal. Prosesi pernikahan Osing tidak hanya sekadar penyatuan dua insan, 
tetapi juga mencerminkan harmoni antara manusia dengan alam serta nilai kebersamaan dalam 
masyarakat. Salah satu hal menarik adalah adanya tradisi seblang, tarian sakral yang dipercaya 
sebagai bentuk doa dan restu leluhur untuk keberlangsungan hidup pasangan baru. Selain itu, 
prosesi ngapati atau lamaran hingga temu manten biasanya dipenuhi dengan simbol-simbol filosofis, 
seperti penggunaan sesajen, tata busana adat, dan iringan musik tradisional gandrung, yang 
menegaskan identitas budaya Osing (Yudiana & Istiqomah, 2022). Keunikan lain dari adat 
pernikahan Osing terletak pada keterlibatan komunitas secara menyeluruh. Masyarakat turut serta 
dalam berbagai tahapan acara, mulai dari persiapan hingga puncak pernikahan, sebagai bentuk 
solidaritas sosial dan gotong royong. Hal ini menjadikan pernikahan Osing bukan hanya milik 
keluarga pengantin, tetapi juga peristiwa budaya bersama yang memperkuat kohesi sosial 
masyarakat Banyuwangi. Dengan kekayaan ritual dan makna simbolis yang terkandung di 
dalamnya, adat pernikahan Osing tidak hanya mempertahankan warisan leluhur, tetapi juga 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS 

 
Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

129 

 

menjadi identitas budaya yang membedakan Banyuwangi dari daerah lain di Indonesia (Aifah, 
2023). 

 Dalam sebuah penelitian perlu ada telaah pustaka dan telaah riview untuk memberikan 
informasi yang akurat terhadap distingtif kajian yang akan di angkat, ada beberapa artikel antara 
lain adalah: 

 Pertama artikel yang di tulis oleh Quraotul aini dengan judul penelitian  Acculturation Of 
Religion And Culture Of The Ngunggah-Ngunggahi Proposal In The Colong Marriage Tradition 
In Banyuwangi, dalam artikel ini memberikan informasi Ngunggah-ngunggahi merupakan tradisi 
lamaran dalam suku Osing di Banyuwangi yang disebut colong (Ainiyah, 2025). Tujuan penelitian 
ini adalah untuk mengetahui informasi mengenai pemikiran masyarakat Osing tentang hubungan 
antara agama dan budaya lamaran ngungggah-ngunggahi. Sehingga adat yang dilaksanakan akan 
sejalan dengan ajaran Islam. Dengan pendekatan etnografi, penelitian ini menghasilkan; Pertama, 
lamaran ngunggah-ngunggahi merupakan bagian dari adat perkawinan colong. Adat ini 
dilaksanakan karena pasangan ingin menikah, tetapi tidak mendapatkan restu dari orang tua calon 
pengantin. Dengan melaksanakan adat ngunggahi-ngunggahi, masyarakat Osing telah melakukan 
“proses simbolologi”, karena masyarakat Osing menganggap Wong Osing yang melaksanakan ritual 
colongan sebagai laki-laki yang berani dan bertanggung jawab karena mampu memperjuangkan 
cintanya hingga jenjang pernikahan. Kedua, akulturasi agama dan budaya dalam adat ngunggah 
ngunggahi terbentuk dari kearifan lokal yang dipadukan dengan nilai-nilai Islam. Kedudukan nilai-
nilai Islam sebagai tradisi luhur dijadikan landasan bagi tradisi ngunggah-ngunggahi (tradisi 
rendah). Nilai-nilai Islam tersebut terlihat dari pembatasan interaksi sosial calon pengantin dalam 
kegiatan colong yang disesuaikan dengan ajaran Islam, meliputi pembacaan ayat-ayat suci Al-
Qur'an, shalawat, dan doa-doa yang diajarkan para ulama dalam proses ritual selanjutnya. Dengan 
demikian, akulturasi agama dan budaya dalam tradisi ngunggah-ngunggahi terbentuk dalam ruang 
budaya yang dapat diterima oleh seluruh masyarakat Osing di Banyuwangi (Ainiyah, 2025). Adapun 
perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian Tradisi Pernikahan Colong Dalam 
Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap Teks Keagamaan Islam Dan Praktik 
Kultural Di Banyuwangi” 

 Kedua adalah penelitian yang dilakukan oleh Weldani Zahira dengan judul penelitian 
Tradisi colongan masyarakat suku Osing Banyuwangi dalam praktek Khitbah perspektif Mazhab 
Syafi’I dalam penelitian ini memberikan informasi terkait dengan mengetahui esensi dari Tradisi 
colongan yang berkembang pada masyarakat suku Osing Banyuwangi dalam prakteknya menurut 
Khitbah mazhab Syafi’I (Zahira, 2023). Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian lapangan 
dengan menggunakan metode penelitian kualitatif, pendekatan yang digunakan adalah Khitbah 
yang berkembang pada masyarakat muslim di Indonesia, serta teknik pengumpulan data diperoleh 
dari wawancara lapangan dan studi kepustakaan yang berkaitan dengan judul serta menggunakan 
pendekatan kualitatif. Setelah data diperoleh, penulis akan menganalisa secara kualitatif data 
tersebut terhadap objek kajian. Hasil penelitian ini menjelaskan tentang tahapan sebelum 
melangsungkan sebuah perkawinan karena terhalang restu orang tua dari calon mempelai wanita. 
Perkawinan merupakan sebuah sunnatullah yang telah ditetapkan oleh agama, namun pada 
kenyataanya eksistensi perkawinan menjadi terusik ketika dihadapkan dengan sebuah tradisi, 
seperti hal nya tradisi colongan atau kawin colong masyarakat suku osing Banyuwangi. Hal 
demikian dapat terjadi karena pada dasarnya tradisi tersebut tidak ada rumusan yang komprehensif 
dalam nash Al-Qur’an, sunnah maupun ijma’ ulama. Kawin colong merupakan bentuk 
peminangan dalam perkawinan dengan wasilah adat osing. Peminangan dalam islam sering disebut 
dengan istilah Khitbah, pada hakikatnya pelaksanaan Khitbah sudah ada ketentuanya, namun 
dalam tradisi colongan atau kawin colong ini terdapat beberapa ketentuan yang berbeda dalam 
pelaksanaanya. Penulis menggunakan prespektif Khitbah menurut mazhab syafi’i dalam 
menganalisis kesesuaian tata pelaksanaan tradisi colongan dengan khitbah yang umumnya berlaku 
di masyarakat (Zahira, 2023).  Adapun perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS  

 
130 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

 

Tradisi Pernikahan Colong Dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap 
Teks Keagamaan Islam Dan Praktik Kultural Di Banyuwangi” 

 Ketiga penelitian yang di lakukan oleh Norma Azimatul Aifah dengan judul penelitian 
Upaya Mempertahankan Adat Kawin Colong Pada Masyarakat Islam Osing Di Desa Kemiren 
Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi dalam penelitian ini memberikan informasi Setiap 
daerah memiliki adat pernikahan dengan latarbelakang yang berbeda-beda termasuk kawin 
colong yang dimiliki suku Osing Desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi (Aifah, 
2023). Terjadinya kawin colong bermula karena perjodohan anak dibawah umur, tidak ada 
persetujuan orang tua terhadap pasangan anak dan ketidaksiapan orangtua menikahkan anak. 
Sedangkan dengan adanya perkembangan zaman yang modern ini dapat dilihat masyarakat sudah 
mulai memberikan kebebasan kepada anak untuk memilih pasangan hidupnya sehingga praktek 
kawin colong sudah mulai jarang digunakan. Penulisan ini berhasil menyimpulkan bahwa (1) 
Kawin colong pada masyarakat suku Osing dimulai dari menculik pihak perempuan yang dilakukan 
oleh laki-laki karena tidak ada persetujuan, setelah melakukan colongan pihak lelaki 
mengirimkan colok (juru bicara) untuk memberi kabar bahwa anak perempuannya telah dicolong 
oleh lelakinya, hal ini menunjukkan bahwa laki-laki serius dalam hubungan pernikahannya dan 
diterima dalam lingkup Islam. (2) Upaya yang dilakukan masyarakat Islam suku Osing Desa 
Kemiren dalam mempertahankan adat kawin colong tidak ada secara praktek ataupun 
berkala,  namun secara tidak langsung ada upaya yang tersirat dalam mengenalkan adat kawin 
colong yang dilakukan tetua-tetua Desa Kemiren melalui penjelasan lisan ke lisan pada murid, 
pemuda dan masyarakat yang berkunjung untuk pengetahuaan sosial tentang adat (Aifah, 2023). 
Adapun perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian Tradisi Pernikahan Colong 
Dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap Teks Keagamaan Islam Dan 
Praktik Kultural Di Banyuwangi” 

 Keempat adalah riset yang di lakukan oleh Dominikus Rato dengan judul penelitian 
Dinamika Hukum Adat dalam Kosmologi Osing banyuwangi Jawa Timur dalam penelitian ini 
memberikan informasi Memahami hukum adat dalam kosmologi Osing (Rato, 2023). Bagaimana 
kosmologi membimbing pemikiran masyarakat Osing dalam adat istiadat mereka ketika 
menghadapi perubahan? Dengan menggunakan pendekatan sosio-legal dan analisis kualitatif, 
penelitian ini menemukan bahwa realitas masyarakat Osing berada pada tataran ide, sehingga 
hukum adat sebagai realitas bersifat plural. Namun, secara kosmologis, realitas selalu diupayakan 
berada dalam keadaan harmoni, sehingga ketika mereka menerima informasi baru dan terjadi 
konflik dalam ide-ide mereka, kosmologi selalu mengarahkan pola pikir mereka ke arah itu. Dengan 
demikian, hukum adat Osing selalu berada dalam keadaan harmoni. Oleh karena itu, disarankan 
agar para pembuat undang-undang negara selalu memperhatikan kosmologi masyarakatnya, ketika 
hukum selalu harmonis; harmoni antara hukum adat dan hukum negara; harmoni antara hukum 
adat dan hukum agama; harmoni antara hukum negara dan hukum agama (Rato, 2023). Adapun 
perbedaan dengan kajian penulis, penulis fokus pada kajian Tradisi Pernikahan Colong Dalam 
Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum Terhadap Teks Keagamaan Islam Dan Praktik 
Kultural Di Banyuwangi” 

Pertama, penelitian ini menghadirkan kebaruan dalam mengintegrasikan kajian 
antropologi hukum dengan analisis teks keagamaan Islam, sehingga tidak hanya memotret praktik 
kultural kawin colong sebagaimana dilakukan oleh Quraotul Aini, Weldani Zahira, dan Norma 
Azimatul Aifah, tetapi juga menelaah bagaimana teks-teks keagamaan Islam berinteraksi dengan 
praktik adat tersebut. Dengan pendekatan ini, penelitian tidak berhenti pada deskripsi etnografis, 
tinjauan khitbah mazhab Syafi’i, atau upaya pelestarian adat, melainkan menempatkan tradisi 
kawin colong sebagai ruang dialektika antara hukum adat, norma agama, dan praktik sosial 
masyarakat Osing. 

Kedua, penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan menjadikan tradisi kawin colong 
sebagai locus analisis hubungan antara hukum adat, agama, dan negara, berbeda dengan kajian 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS 

 
Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

131 

 

Dominikus Rato yang lebih menekankan pada kosmologi Osing secara umum. Melalui analisis 
antropologi hukum, penelitian ini menunjukkan bahwa praktik colong tidak sekadar dilihat sebagai 
tradisi pernikahan, tetapi juga sebagai bentuk negosiasi sosial-keagamaan yang memperlihatkan 
bagaimana masyarakat Osing menjaga harmoni antara nilai Islam dengan adat lokal. Dengan 
demikian, penelitian ini memberikan kontribusi orisinal dalam memperkaya diskursus tentang 
pluralisme hukum dan akulturasi budaya di Indonesia. 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif berbasis 
kepustakaan (library research) dengan pendekatan antropologi hukum (Moleong, 2020). Penelitian 
kualitatif dipilih karena mampu menggali pemahaman secara mendalam mengenai makna, nilai, 
serta praktik yang melatarbelakangi tradisi pernikahan colong pada masyarakat Osing. Sumber data 
utama berasal dari literatur hukum Islam klasik (kitab fiqh mazhab Syafi’i dan teks keagamaan 
terkait), literatur hukum Islam kontemporer, dokumen etnografis, dan penelitian-penelitian 
terdahulu mengenai masyarakat Osing. Data sekunder diperoleh melalui buku, jurnal, artikel 
ilmiah, serta dokumen hukum terkait praktik perkawinan di Indonesia. Analisis data dilakukan 
dengan teknik analisis isi (content analysis) terhadap teks-teks keagamaan dan literatur antropologi 
hukum (Febrianto, 2016), yang kemudian ditafsirkan dengan menggunakan teori legal pluralism 
dan relasi kuasa. Teori legal pluralism membantu menjelaskan bagaimana hukum adat, hukum 
Islam, dan hukum negara berinteraksi dalam praktik pernikahan colong, sementara teori relasi 
kuasa dipakai untuk melihat dinamika otoritas antara orang tua, masyarakat, tokoh agama, dan 
pasangan yang menikah. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat mengungkap 
bagaimana tradisi colong dipahami, dinegosiasikan, serta diposisikan dalam kerangka hukum Islam 
dan praktik kultural masyarakat Osing. 

KERANGKA KONSEPTUAL 

A. Teori Legal Pluralism 
Teori legal pluralism yang memandang bahwa praktik hukum dalam masyarakat tidak 

pernah tunggal, melainkan merupakan hasil interaksi antara berbagai sistem normatif: hukum 
negara, hukum adat, dan hukum agama. Dalam konteks masyarakat Osing, tradisi pernikahan 
colong memperlihatkan bagaimana hukum adat bernegosiasi dengan hukum Islam, khususnya 
terkait syarat sahnya pernikahan dalam hal keberadaan wali nikah. Dengan demikian, pernikahan 
colong dipahami bukan hanya sebagai praktik budaya, tetapi juga sebagai ruang kontestasi dan 
integrasi antara norma lokal dengan tafsir keagamaan. Legal pluralism memberi kerangka untuk 
melihat praktik colong bukan sebagai penyimpangan tunggal, melainkan sebagai wujud adaptasi 
masyarakat terhadap beragam otoritas hukum yang saling berinteraksi. Selain itu, teori relasi kuasa 
dalam antropologi hukum digunakan untuk menganalisis bagaimana praktik colong 
mencerminkan dinamika kekuasaan dalam masyarakat Osing, baik dalam ranah keluarga maupun 
komunitas yang lebih luas. Praktik colong dapat dibaca sebagai strategi resistensi simbolik terhadap 
dominasi orang tua, khususnya ayah, dalam menentukan pernikahan anak perempuan. Pada saat 
yang sama, praktik ini juga memperlihatkan bagaimana perempuan dan laki-laki muda 
menggunakan ruang adat dan tafsir lokal hukum Islam untuk menegosiasikan pilihan mereka. 
Dengan demikian, kerangka konseptual penelitian ini menggabungkan legal pluralism dan relasi 
kuasa untuk menjelaskan bahwa pernikahan colong bukan sekadar deviasi hukum, melainkan 
arena negosiasi sosial, kultural, dan religius yang kompleks. 

 
 
 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS  

 
132 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

 

PEMBAHASAN 

Gambaran Umum Masyarakat Osing 
Masyarakat Osing merupakan komunitas etnis asli yang mendiami wilayah Banyuwangi, 

khususnya terkonsentrasi di bagian timur Pulau Jawa. Secara etimologis, kata "Osing" berasal dari 
bahasa setempat yang berarti "tidak" atau "sing" dalam bahasa Jawa, yang menunjukkan identitas 
distingtif mereka sebagai kelompok yang berbeda dari masyarakat Jawa pada umumnya (Rato, 
2023). Masyarakat Osing tersebar di beberapa kecamatan di Banyuwangi, dengan konsentrasi 
terbesar di Kecamatan Glagah (khususnya Desa Kemiren), Kecamatan Giri, Kecamatan Singojuruh, 
dan sebagian wilayah Kecamatan Rogojampi (Aripin, 2019). Dalam konteks sosio-kultural, 
masyarakat Osing memiliki karakteristik unik yang membedakan mereka dari kelompok etnis lain 
di Jawa Timur. Bahasa Osing, meskipun memiliki kemiripan dengan bahasa Jawa, memiliki dialek 
dan kosakata khusus yang menjadi penanda identitas mereka. Sistem kekerabatan masyarakat 
Osing bersifat bilateral dengan kecenderungan patrilineal dalam hal otoritas keluarga, di mana 
"ayah atau wali laki-laki memiliki peran sentral dalam pengambilan keputusan penting, termasuk 
pernikahan anak perempuan". 

Struktur sosial masyarakat Osing terbentuk melalui interaksi kompleks antara tiga elemen 
hukum yang berlaku secara simultan: hukum adat, hukum Islam, dan hukum negara. "Fenomena 
pluralisme hukum ini menciptakan ruang negosiasi yang dinamis, di mana masyarakat Osing secara 
kreatif menavigasi berbagai sistem normatif tersebut" (Ainiyah, 2025). Dalam konteks pernikahan, 
hal ini terlihat jelas dari bagaimana mereka memadukan ritual adat dengan syariat Islam, sekaligus 
memenuhi persyaratan administratif negara. Dari perspektif keagamaan, mayoritas masyarakat 
Osing menganut Islam dengan corak keberagamaan yang sinkretis, memadukan ajaran Islam 
dengan tradisi lokal yang telah mengakar sejak era pra-Islam. "Proses Islamisasi di wilayah Osing 
berlangsung secara gradual dan akomodatif, menghasilkan praktik keagamaan yang khas". Hal ini 
tercermin dalam berbagai ritual adat yang tetap dipertahankan namun diberi muatan nilai-nilai 
Islam, termasuk dalam tradisi pernikahan. 

Tradisi kawin colong atau pernikahan colong muncul sebagai strategi kultural untuk 
merespons situasi di mana terjadi ketidaksepakatan antara kehendak anak dengan otoritas orang 
tua. Praktik ini melibatkan "'penculikan' simbolis terhadap calon pengantin perempuan oleh calon 
pengantin laki-laki, yang kemudian diikuti dengan serangkaian negosiasi adat untuk mendapatkan 
legitimasi sosial dan keagamaan". Meskipun secara literal tampak sebagai bentuk pembangkangan, 
praktik ini sesungguhnya merupakan mekanisme yang telah terlembagakan dalam struktur adat 
Osing untuk mengelola konflik antargenerasi sekaligus menjaga harmoni sosial. Dalam konteks 
modernisasi dan perubahan sosial kontemporer, masyarakat Osing menghadapi tantangan dalam 
mempertahankan identitas kultural mereka (Setiawan, 2023). "Urbanisasi, pendidikan modern, 
dan penetrasi media massa telah membawa perubahan signifikan dalam pola pikir generasi muda 
Osing. Namun demikian, tradisi pernikahan, termasuk kawin colong, tetap bertahan meskipun 
dengan modifikasi dan penyesuaian tertentu". Hal ini menunjukkan resiliensi budaya Osing dalam 
menghadapi tekanan modernitas sekaligus kemampuan adaptif mereka dalam menegosiasikan 
tradisi dengan tuntutan zaman. 

 
 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS 

 
Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

133 

 

Dinamika Adat Pernikahan Osing dalam Perspektif Sosial-Budaya 
 Suku Osing sebagai salah satu komunitas etnis yang mendiami wilayah Banyuwangi, Jawa 

Timur, memiliki warisan budaya yang kaya dan unik dalam tradisi pernikahannya. Sebagai 
kelompok masyarakat yang berada di persimpangan budaya Jawa, Bali, dan Madura, tradisi 
pernikahan Osing mencerminkan sintesis yang kompleks dari berbagai pengaruh budaya tersebut. 
Dalam era globalisasi dan modernisasi yang terus berkembang, tradisi pernikahan Osing mengalami 
berbagai perubahan yang menarik untuk dikaji dari perspektif sosial-budaya. Dinamika yang terjadi 
tidak hanya berkaitan dengan aspek ritual dan ceremonial, tetapi juga menyentuh dimensi identitas, 
ekonomi, dan struktur sosial masyarakat Osing itu sendiri. Dalam adat masyarakat Osing, dinamika 
pernikahan memiliki beberapa aspek yang telah diwariskan oleh leluhur dan telah dilegitimasi 
sebagai adat Osing. Aspek tersebut terdiri dari bentuk dan macam-macam perkawinan. Adapun 
bentuk perkawinan seperti, kawin angkat-angkatan, kawin colong dan kawin ngeleboni. Sementara 
macam-macam perkawinan, terdiri dari perkawinan anak sulung, perkawinan anak kedua, ketiga 
dan seterusnya, perkawinan anak bungsu dan anak tunggal. Kedua aspek tersebut memiliki jalin-
kelindan yang kokoh untuk mempertahankan tradisi lokal masyarakat Osing secara keagamaan dan 
kemanusiaan. Raso memperkuat fakta ini dengan berasumsi bahwa bagi masyarakat Osing 
perkawinan bukan hanya merupakan perbuatan sosial, hukum, atau kultur tetapi juga perbuatan 
magis-religius (Rato, 2023). 

 Pernikahan dalam adat Osing demikian merepresentasikan wujud ajaran nenek moyang 
yang masih membutuhkan penguatan segala aspek. Mengingat adat Osing lahir hibriditas budaya 
(Indiarti, 2016), maka untuk menjawab tantangan modern, adat Osing diperlukan inovasi dan 
transformasi baru untuk tetap mempertahankan substansi dan eksistensi adat leluhur. 
Transformasi yang terjadi dalam tradisi pernikahan Osing tidak hanya bersifat eksternal akibat 
tekanan modernisasi, tetapi juga melibatkan proses negosiasi internal antara nilai-nilai tradisional 
dengan kebutuhan kontemporer. Generasi muda Osing saat ini bertatapan dengan dilema antara 
mempertahankan otentisitas budaya leluhur dengan tuntutan praktikalitas kehidupan modern. Hal 
ini terlihat dari pergeseran makna dalam pelaksanaan ritual-ritual pernikahan, dimana beberapa 
tahapan yang bersifat ceremonial mulai disederhanakan atau diadaptasi berdasarkan ekonomi dan 
sosial masyarakat kontemporer secara kondisional.  

Misalnya, sejak 2019 hingga saat ini, relatif sedikit yang mempraktekkan tradisi kawin 
colong, tentu pada abad ini generasi muda Osing yang menjadi sasaran praktik tersebut. Namun, 
citra praktik kawin colong masih terbingkai dalam paradigma negatif, dengan kata lain, praktik 
kawin colong dahulu dilakukan oleh kalangan ketertinggalan pendidikan. Sebagian masyarakat 
Mondoluko, Tamansuruh mengungkapkan bahwa dalam rentang tahun tersebut praktik kawin 
colong belum ada kabar lagi. Mereka berasumsi adanya faktor meningkatnya kesadaran masyarakat 
terhadap ilmu pengetahuan dari meningkatnya lulusan sekolahan sampai jenjang sma juga 
dipengaruhi oleh faktor pengetahuan agama yang semakin baik (Wawancara Dengan Masyarakat 
Mondoluko, Tamansuruh, Banyuwangi. 2 September, 2025). Aseral, 74 tahun menuturkan, " Byengen 
akeh wong kawin colong, tapi saiki heng pati ono weh. Lalare kene saiki wes podo ngaji lan sekolah. Heng 
kanggok wes kawin colong- colongan," Dulu banyak orang yang melakukan kawin colong, tetapi saat ini 
sudah tidak ada.  Anak sini sekarang sudah mengaji dan bersekolah. Sudah tidak berguna kawin 
melalui tradisi mencuri anak orang." Ungkapnya. Selain itu, Rahayis selaku tokoh adat Dusun 
Mondoluko juga menguatkan dengan menyatakan, " Saiki heng pati ono ya wes lek kawin model gedigu 
iku. Kapan byengen akeh. Saiki pikirane lare enom wes pating maju. Maningno yo wes seng usum saiki wes. 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS  

 
134 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

 

Kadung demen yo dilamar iko, jare wong kene teko apik apik nang umahe calone." Atau Sekarang sudah 
jarang ada yang mempraktikkn kawon colong, dulu banyak. Sekarang generasi muda sudah 
berpikiran maju, dan kawin colong sudah tidak zamannya, jika ada rasa antara keduanya tinggal 
melamarnya (Wawancara Dengan Masyarakat Mondoluko, Tamansuruh, Banyuwangi. 2 September, 
2025). 

Ungkapan tersebut mencerminkan akan timbulnya transformasi baru sebagai upaya 
menjaga adat. Transformasi sosial juga terjadi pada pola komunikasi dan interaksi antara generasi 
dalam konteks pernikahan adat Osing. Kini generasi muda cenderung lebih mengadopsi nilai dan 
trend modern dalam pemilihan pasangan, yang dulunya bergantung pada keputusan orang tua dan 
pemangku adat, hari ini lebih memberikan ruang individu untuk menentukan pilihannya sendiri 
(Putri et al., 2020). Meskipun demikian, hingga hari ini sebagian masyarakat Osing tetap berupaya 
mempraktikkan dan mempertahankan aspek-aspek fundamental dari tradisi pernikahannya, seperti 
tradisi perang bangkat, gredoan, dan sebagainya. Karena praktik tradisi kawin dalam adat Osing 
tidak membebani seseorang dengan kewajiban melakukannya, melainkan bagi yang membutuhkan 
saja dan bersifat dinamis. Maka hal ini senada dengan teori living law ala Eugen Ehrlich, 
menjadikan hukum adat sebagai cerminan praktik sosial yang hidup dan berubah sesuai kebutuhan 
masyarakat (Putri et al., 2020). 

Selain perubahan sosial yang terjadi dalam adat pernikahan masyarakat Osing, untuk 
mempertahankan identitasnya, masyarakat Osing juga menunjukkan resistensi yang kuat dalam 
mempertahankan eksistensi budayanya. Resistensi yang dilakukan tidak bersifat statis atau defensif, 
melainkan dinamis dan adaptif. Artinya luwesitas masyarakat Osing dalam menjaga keutuhan 
tradisi adat pernikahan Osing dapat diintegrasikan serta dijawab dengan ide kreatif dan konstruktif. 
Salah satu bentuk resistensi yang nyata sementara ini yakni pendirian institusi-institusi pelestarian 
budaya, seperti sekolah adat (Amirul Wahid & Prayogi, 2021), edukasi hukum adat, festival adat, 
kostum adat, pelestarian ekonomi menggunakan paradigma adat, serta simbol-simbol adat lainnya 
yang berfokus pada transmisi pengetahuan tradisional, termasuk tata cara adat pernikahan kepada 
generasi muda. 

Sementara itu, dalam konteks hukum adat, pernikahan Osing menunjukkan fleksibilitas 
dan kemampuan adaptasi yang tinggi. Seperti yang telah tertulis di atas bahwasannya adat Osing 
bersifat dinamis membawa nuansa responsif terhadap perubahan sosial sambil tetap 
mempertahankan nilai-nilai fundamental. Namun demikian, adat Osing memiliki sikap tegas 
berbentuk sanksi sosial apabila seseorang melanggar atau tidak mengikuti tradisi pernikahan yang 
telah ditetapkan. Akan tetapi sanksi tersebut hanya berbentuk pengucilan atau penurunan status 
sosial dalam komunitas, bukan sanksi fisik (Ansori et al., 2025). Di lain sisi, sanksi ini juga bersifat 
fleksibel dan dapat dinegosiasikan melalui mekanisme musyawarah adat. Maka penyelesaian 
sengketa dalam pernikahan Osing menyesuaikan sistem peradilan adat yang memprioritaskan 
humanisme daripada restribusi atau hukuman. Sehingga sampai hari ini pernikahan dengan adat 
Osing masih dilaksanakan sebagian kalangan (Nurhayati et al., 2024). Hal demikian nampak sejalan 
dengan prinsip-prinsip hukum islam yang menekankan pada aspek islah (perbaikan), restorative 
justice, dan kesalingan sosial. 

Relasi antara adat Osing dengan hukum islam juga menunjukkan pola akomodasi yang 
kompleks. Sebagai masyarakat yang mayoritas beragama Islam, suku Osing menghadapi tantangan 
untuk menyelaraskan tradisi leluhur dengan ajaran agama yang dianut (Sugiyanto, 2017). Seperti 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS 

 
Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

135 

 

tradisi kawin colong, ditinjau dalam konteks hukum islam, tradisi ini melewati proses negosiasi dan 
reinterpretasi. Hal itu disebabkan karena sesuai dengan syariat islam secara formal dengan beberapa 
modifikasi teknis. Mulanya secara leterlik kata “colong” berkonotasi negatif, sebaliknya dalam hal 
ini lebih bersifat simbolis dan ritualistik, sehingga tidak bertentangan dengan hukum islam. 
Mayoritas literatur sepakat mengkategorikan pernikahan colong sebagai bentuk dari ‘Urf yang 
shahih yang sejaalan dengan kaidah fikih Al-‘Adah Muhakkamah (Putri et al., 2020). Sementara, 
kaidah fikih " امدعو ادوجو ھتلع عم رودی مكحلا " atau sebuah hukum berlaku bersamaan dengan ada 
tidaknya 'illat hukum pada suatu peristiwa kongkrit menjadi salah satu dasar penerapan pernikahan 
colong, namun tradisi ini agaknya kurang relevan dengan modernitas, karena perubahan sosial serta 
mindset masyarakat Osing lebih terdidik. Dengan demikian, hukum adat Osing tidak secara frontal 
bertentangan dengan hukum Islam, melainkan berkembang menuju sinkretisme normatif, yaitu 
penyatuan nilai-nilai Islam dengan nilai-nilai lokal. 

Lebih jauh, Dinamika adat pernikahan Osing menghadapi beberapa tantangan serius 
dalam era globalisasi. Urbanisasi dan migrasi generasi muda ke kota-kota besar mengakibatkan 
terputusnya transmisi pengetahuan adat antar generasi. Apabila pengetahuan tentang budaya  
(Raya, 2019), mengalami stagnasi atau mogok informasi, maka tidak sedikit ritual dan makna 
filosofis yang terkandung dalam tradisi pernikahan Osing yang mulai tidak dipahami oleh generasi 
muda. Juga dimensi intergenerational conflict menjadi tantangan kompleks lainnya. Kemudian 
munculnya distingsi interpretasi antara generasi muda dan tua mengenai relevansi dan signifikansi 
tradisi pernikahan Osing menyebabkan ketegangan dalam proses transmisi budaya. Generasi tua 
cenderung memandang tradisi sebagai sesuatu yang sacred dan tidak boleh diubah, sementara 
generasi muda menganggapnya lebih fleksibel dan pragmatis. Generasi muda cenderung 
mempertanyakan epistemologi dan relevansi tradisi tersebut. Untuk menjamin keberlangsungan 
tradisi pernikahan Osing di masa depan, diperlukan upaya berkelanjutan dalam hal dokumentasi, 
edukasi, dan revitalisasi makna-makna filosofis yang terkandung dalam setiap ritual (Asih & 
Kurniawan, 2024). Kolaborasi antara komunitas adat, akademisi, pemerintah, dan pelaku industri 
kreatif menjadi kunci dalam menjaga keseimbangan antara pelestarian tradisi dan adaptasi terhadap 
tuntutan zaman modern. 

Relevansi Adat Pernikahan Osing terhadap Hukum Islam dan Modernitas  
Praktik pernikahan dalam masyarakat Osing Banyuwangi merepresentasikan kompleksitas 

dialektika antara tiga sistem normatif yang saling berkesinambungan : adat lokal, hukum islam, dan 
modernitas. Seperti pernikahan colong, dalam perspektif legal pluralisme praktik ini tidak dapat 
dipahami secara dikotomis sebagai pelanggaran atau kepatuhan terhadap satu sistem hukum 
tunggal, melainkan sebagai strategi negosiasi yang dilakukan masyarakat untuk merespons 
ketegangan antar sistem normatif tersebut (Sheleff, 2013). Tradisi colong ini menunjukkan sikap 
tidak pasifnya masyarakat Osing ketika menerima otoritas hukum yang hierarkis, tetapi secara aktif 
melakukan reinterpretasi dan adaptasi sesuai dengan konteks sosial-kultural mereka. Karena pada 
dasarnya seperti yang dikatakan Sheleef, hukum adat merupakan hukum yang plural, yang bersifat 
efektif dan dinamis (Annison, 2011). Dengan demikian, relevansi pernikahan Osing termasuk 
nikah colong, tidak dapat dilepaskan dari fungsinya sebagai wadah ekspresi identitas kultural dan 
alat navigasi sosial dalam menghadapi tekanan struktural baik secara eksternal dan intenal. 

 Alih-alih beberapa kalangan menganggapnya sebagai praktik yang ketertinggalan atau 
pelanggaran, tradisi ini mencerminkan keberlangsungan daya adaptif komunitas lokal dalam 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS  

 
136 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

 

menegosiasikan posisi mereka di tengah transformasi sosial yang serba cepat. Dalam konteks 
pluralisme hukum, keberadaan adat kawin colong memperlihatkan bahwasannya masyarakat tidak 
hidup dalam hukum tunggal (Irianto, 2017), melainkan dalam bingkai normatif yang majemuk, 
hukum adat, Islam dan hukum negara saling berintegrasi, bersinergi dan kadang berbenturan 
(Sumardi, 2016). Selain itu apabila ditinjau dari segi hukum islam, pernikahan adat Osing 
Banyuwangi secara paralel tidak menciderai prinsip hukum pernikahan dalam Islam. Syarat sah 
nikah, rukun dan kewajiban tampak dinegosiasikan secara positif dengan tradisi lokal. Sementara 
dalam pernikahan adat Osing, Adat kawin colong termasuk dalam ‘urf al-khas (kebiasaan) yaitu, 
kebiasaan yang berlangsung pada suatu daerah dan masyarakat tertentu (Aifah, 2023) .Jika dalam 
syara’ nikah colong termasuk dalam kategori ‘Urf shahih. Sayangnya praktik ini kerap 
mengindikasikan ketegangan yang dapat menimbulkan pertentangan antara kedua pihak, namun 
colok (mediator) menjadi angin segar perdamaian. 

 Sementara itu, nikah colong memiliki kesan tradisi yang telah menubuh (embodied) dalam 
masyarakat Osing generasi tua, sementara generasi muda hanya mengikuti kultus dari orang tua 
dan pemangku adat dalam praktiknya, sehingga tradisi ini telah menjadi habits atau kebiasaan adat 
kultural. Dalam istilah Bourdieu, hal ini termasuk dalam habitus, yakni perilaku dan tindakan 
dibentuk bukan sejak lahir, melainkan dibentuk oleh pengalaman dan lingkungan sosialnya yang 
kemudian memengaruhi cara berpikir, merasa, dan bertindak seseorang (Bourdieu, 2017). Lebih 
jauh, dimensi kultural menunjukkan bahwa nikah colong adalah produk dari sistem nilai 
masyarakat Osing yang menekankan pragmatisme, toleransi, dan fleksibilitas sosial. Ditunjang 
dengan karakteristik hibriditas budaya Osing melahirkan pendekatan yang tidak fundamentalistik 
terhadap aturan agama dan adat. Nilai-nilai seperti ketegangan, ewuh pakewuh (segan berlebihan), 
(Setiawan, 2022) dan rukun (harmoni sosial) justru mendorong masyarakat untuk menghindari 
konflik terbuka melalui mekanisme colong. Maka penulis berasumsi bahwa praktik ini memiliki 
fungsi sebagai katup sosial yang mencegah eskalasi konflik keluarga, sekaligus memberikan ruang 
bagi ekspresi otonomi individual dalam menentukan nasib pernikahan. 

 Apabila ditinjau dari konteks relasi kuasa dan gender, nikah colong memiliki makna yang 
ambivalen. Di satu sisi, praktik ini dapat dibaca sebagai bentuk resistensi perempuan terhadap 
dominasi patriarki yang mengontrol seksualitas dan pilihan hidupnya. Perempuan yang melakukan 
colong menunjukkan agency dan kemampuan untuk mengambil keputusan srategis demi masa 
depannya. Namun di sisi lain, colong juga dapat menjadi mekanisme yang justru memperkuat 
struktur patriarkis dengan cara menghindari konfrontasi langsung terhadap otoritas ayah atau 
keluarga. Demikian tampak menentang sistem secara terbuka, colong memberikan jalan kompromi 
yang memungkinkan sistem patriarkis tetap bertahan dengan sedikit modifikasi. Ambivalen ini 
sejalan dengan konsep “Hidden transcript” atau cara mengungkap suara dari kalangan yang tidak 
berdaya berupa resistensi yang tidak mengancam struktur kekuasaan secara langsung (Scott, 2016). 
Bagi pihak perempuan, praktik ini dapat dikatakan dengan ‘senjata kaum lemah’ yang 
memungkinkannya mengatasi kendala struktural tanpa harus berhadapan dengan risiko konflik 
terbuka yang membahayakan posisi sosial mereka. 

 Sementara dalam konteks feminisme Islam, ambivalensi ini mencerminkan apa yang Saba 
mahmood sebut sebagai “paradox of agency”. Ia mengkritik konsep agency feminis liberal yang 
mengidentifikasi pemberdayaan perempuan dengan resistensi terhadap norma-norma yang 
dominan (Mahmood, 2009). Dalam nikah colong, perempuan Osing menunjukkan individu atau 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS 

 
Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

137 

 

agency tidak hanya melalui perlawanan terhadap struktur patriarkis, tetapi juga melalui negosiasi 
dan adaptasi terhadap norma adat yang berlaku. Mereka tidak sekadar menjadi korban pasif dari 
sistem patriarkis, tetapi juga tidak sepenuhnya bebas dari aturan struktural tersebut. Sebaliknya, 
mereka mengembangkan strategi kemungkinan mereka mencapai tujuan personal sambil tetap 
mempertahankan legitimitas sosial keagamaan. Oleh karena itu, dengan perspektif feminisme, 
praktik ini tergolong cukup kompleks. Kompleksitas tersebut dapat diamati dengan berbedanya 
pandangan intergenerasi (Rachman, 2023). Generasi muda terpapar dengan wacana hak asasi 
manusia dan kesetaraan gender melalui pendidikan formal yang lebih cenderung menafsirkan 
nikah colong sebagai bentuk emansipasi perempuan. Sedangkan perspektif generasi tua cenderung 
melihatnya sebagai startegi praktis untuk menghindari konflik keluarga atau dinamika prosesi adat. 
Oleh karena itu, posisi perempuan dan laki-laki dalam tinjauan antropologi hukum akan setara 
tanpa ketimpangan salah satu keduanya. Antropologi hukum menegaskan sekaligus membumikan 
kemanusiaan dengan kesepakatan antara dua pihak calon pengantin melalui negosiasi yang 
komunikatif. 

SIMPULAN 

Masyarakat Osing di Banyuwangi merupakan komunitas etnis yang memiliki identitas 
kultural khas melalui bahasa, sistem sosial, dan tradisi adat yang berbeda dari masyarakat Jawa pada 
umumnya. Keberadaan mereka memperlihatkan fenomena pluralisme hukum yang memadukan 
adat, Islam, dan hukum negara dalam praktik sosial, termasuk dalam tata cara pernikahan. Tradisi 
seperti kawin colong, kawin angkat-angkatan, dan kawin ngeleboni menjadi bagian dari warisan 
leluhur yang tidak hanya merepresentasikan nilai sosial dan hukum, tetapi juga bernuansa magis-
religius. Dengan demikian, adat Osing memperlihatkan corak sinkretis, yakni keterhubungan erat 
antara sistem kepercayaan lokal dengan ajaran Islam yang masuk secara gradual dan akomodatif. 
Dalam perkembangan modern, tradisi pernikahan Osing menghadapi transformasi yang cukup 
signifikan. Modernisasi, pendidikan, dan urbanisasi mendorong perubahan pola pikir generasi 
muda yang lebih terbuka, pragmatis, dan rasional dalam menentukan pasangan hidup. 

Hal ini menyebabkan praktik kawin colong semakin jarang dilakukan, bergeser ke bentuk 
pernikahan yang lebih formal sesuai agama dan negara. Kendati demikian, beberapa elemen adat 
seperti perang bangkat, gredoan, dan prosesi ritual lain masih bertahan sebagai penanda identitas 
budaya. Transformasi ini menunjukkan sifat hukum adat Osing yang dinamis, menyesuaikan 
kebutuhan masyarakat tanpa kehilangan substansi tradisionalnya, sekaligus selaras dengan prinsip 
living law ala Eugen Ehrlich yang menekankan pada hukum sebagai cerminan praktik sosial yang 
hidup. Lebih jauh, adat pernikahan Osing memperlihatkan ambivalensi dalam relasi kuasa dan 
gender. Tradisi kawin colong, misalnya, dapat dipahami sebagai bentuk resistensi perempuan 
terhadap dominasi patriarkis sekaligus mekanisme kompromi untuk menjaga harmoni sosial. Dari 
perspektif feminisme Islam, praktik ini mencerminkan “paradox of agency” sebagaimana dijelaskan 
Saba Mahmood, di mana perempuan tidak sekadar tunduk pada norma, melainkan juga 
memanfaatkan ruang negosiasi adat untuk mencapai tujuan personal. Pada akhirnya, adat Osing 
tetap relevan sebagai instrumen identitas budaya sekaligus sarana adaptasi menghadapi modernitas. 
Namun, keberlangsungan tradisi ini bergantung pada dokumentasi, revitalisasi, serta kolaborasi 
komunitas adat, akademisi, dan pemerintah untuk menjaga keseimbangan antara pelestarian 
budaya dan adaptasi sosial. 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS  

 
138 Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aifah, N. A. (2023). UPAYA MEMPERTAHANKAN ADAT KAWIN COLONG PADA 
MASYARAKAT ISLAM OSING DI DESA KEMIREN KECAMATAN GLAGAH 
KABUPATEN BANYUWANGI. MABAHITS: Jurnal Hukum Keluarga, 4(01), 35–46. 

Ainiyah, Q. (2025). Acculturation Of Religion And Culture Of The Ngunggah-Ngunggahi Proposal 
In The Colong Marriage Tradition In Banyuwangi. Samawa: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 
5(1), 51–67. 

Amirul Wahid, R. W. Z., & Prayogi, B. (2021). Preservasi budaya Osing melalui internalisasi budaya 
berbasis sekolah adat sebagai bentuk pengabdian masyarakat. Journal Of Education And 
Teaching Learning (JETL), 3(2), 44–59. 

Annison, H. (2011). Book review: Book review. Criminology & Criminal Justice, 11(3), 277–278. 
https://doi.org/10.1177/1748895811401979 

Ansori, M. K. R., Dahlan, M., & Ishaq, I. (2025). The Tradition of Nyadokaken Pengantin in Osing 
Tribe Marriages in Indonesia: An’Urf Perspective. Al-Qadha: Jurnal Hukum Islam Dan 
Perundang-Undangan, 12(1), 1–19. 

Aripin, R. (2019). Akulturasi Hukum Islam Kedalam Masyarakat Adat Osing (Studi Kasus Pembagian 
Harta Waris Bagi Janda). 

Asih, S. A., & Kurniawan, B. (2024). Upaya pelestarian tradisi gredoan melalui partisipasi 
masyarakat dalam menjaga nilai kebudayaan (studi kasus di desa macan putih kabupaten 
banyuwangi). Jurnal Integrasi Dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial, 4(10), 7. 

Bourdieu, P. (2017). Habitus. In Habitus: A sense of place (pp. 59–66). Routledge. 

Febrianto, A. (2016). Antropologi Ekologi: Suatu Pengantar. Prenada Media. 

Hamsun, M. Y., & Aminulloh, A. (2019). Tradisi Kawin Culik Masyarakat Suku Sasak Di Lombok 
Tengah Dalam Perspektif Komunikasi Budaya. Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik (JISIP), 6(3). 

Idrus, A. M., Nurdin, R., Qayyum, R., Halim, P., & Amir, R. (2023). The tradition of 
Mappasikarawa in the Bugis-Makassar community marriage: A study of Islamic law 
philosophy. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 7(2), 848–874. 

Indiarti, W. (2016). Masa Lalu Masa Kini Banyuwangi: Identitas Kota dalam Geliat Hibriditas dan 
Komodifikasi Budaya di Perbatasan Timur Jawa. International Conference “Indonesia: Art and 
Urban Culture, 1–19. 

Irianto, S. (2017). Sejarah dan perkembangan pemikiran pluralisme hukum dan konsekuensi 
metodologisnya. Jurnal Hukum & Pembangunan, 33(4), 485. 

Mahmood, S. (2009). Agency, performativity, and the feminist subject. In Pieties and gender (pp. 11–
45). Brill. 

Moleong, L. J. (2020). A. Pendekatan dan Jenis Penelitian. Pelaksanaan Reforma Agraria Di Desa 
Sumberdanti Kecamatan Sukowono Kabupaten Jember (Berdasarkan Undang-Undang No. 5 Tahun 
1960 Tentang Pokok-Pokok Agraria Dan Perpres No. 86 Tahun 2018 Tentang Reforma Agraria). 

Nurdiandi, M. F. (2023). Bausung Dalam Pengantin Menurut Hukum Islam. MUSHAF JOURNAL: 
Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3(1), 89–92. 

Nurhayati, B. R., Sarwo, Y. B., & Koesmartadi, C. (2024). Local Wisdom and the Traditional 
Marriage Law of Osing Kemiren Village in the Era of Information Technology. KnE Social 
Sciences, 802–816. 



Journal of Feminism and Gender Studies  
Volume (6) Nomor: 1 
Halaman: 127-139 
URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS 

 
Tradisi Pernikahan Colong dalam Masyarakat Osing: Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Teks Keagamaan Islam dan Praktik 

Kultural di Banyuwangi (Achmad Sofiyul Mubarok, Mohammad Ainun Rofiq, M Khoirul Hadi al-Asyari) 

139 

 

Putri, R. D., Fahadi, P. R., Kusumaningtyas, A. P., Utomo, A., & Sutopo, O. R. (2020). Navigating 
the Future Husband: Perempuan Muda, Negosiasi Pernikahan dan Perubahan Sosial. Jurnal 
Studi Pemuda, 9(2), 90. https://doi.org/10.22146/studipemudaugm.57996 

Rachman, A. (2023). Reinterpreting Feminism in Ideology and Practice. Journal of Feminism and 
Gender Studies, 3(1), 86–106. 

Rato, D. (2023). DINAMIKA HUKUM ADAT DALAM KOSMOLOGI OSING BANYUWANGI 
JAWA TIMUR. PATRIOT, 92–110. 

Raya, H. M. I. C. G. (2019). Upaya melestarikan budaya indonesia di era globalisasi. 

Scott, J. C. (2016). Everyday forms of resistance. In Everyday forms of peasant resistance (pp. 3–33). 
Routledge. 

Setiawan, E. (2022). Potret resiprositas tradisi nyumbang pada perempuan perdesaan di desa 
Kalipait Banyuwangi. Equalita: Jurnal Studi Gender Dan Anak, 4(1), 1–12. 

Setiawan, E. (2023). Tradisi Unik Kawin Colong Pada Masyarakat Osing Desa Kemiren 
Banyuwangi. JAWI, 6(2), 160–166. 

Sheleff, L. S. (2013). The Future of Tradition: Customary law, common law and legal pluralism. Routledge. 

Sugiyanto, M. N. K. (2017). Tradisi Perang Bangkat Pada Masyarakat Suku Osing Banyuwangi: 
Perspektif Hukum Islam. Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 5(1). 

Sumardi, D. (2016). Islam, Pluralisme Hukum dan Refleksi Masyarakat Homogen. Asy-Syir’ah: Jurnal 
Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 50(2), 481–504. 

Wawancara Dengan Masyarakat Mondoluko, Tamansuruh, Banyuwangi. 2 September. (2025). 

Wisnu Artedjo. (2023). Khazanah Nusantara: 8 Jenis Adat Pernikahan di Indonesia. Atmago.Com. 
https://www.atmago.com/berita-warga/khazanah-nusantara-8-jenis-adat-pernikahan-di-
indonesia_1df78ceb-1ea7-4122-9f83-0abab8e38274 

Yudiana, I. K., & Istiqomah, F. (2022). Dinamika Tari Gandrung Sebagai Upaya Pelestarian 
Kesenian Di Era Milenial. Jurnal Sangkala, 1(1), 34–45. 

Zahira, W. (2023). Tradisi colongan masyarakat suku Osing Banyuwangi dalam praktek Khitbah perspektif 
Mazhab Syafi’i. Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

 


