Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan
Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap

LGBTQ+ di Indonesia

Dini Astriani
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
diniastriani761@gmail.com

Abstract

Camouflage marriage is a social practice undertaken by some Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender, and Queer
(LGBTQ*+) individuals in Indonesia as a response to heteronormative pressures and pervasive social stigma. This practice
refers to marriage with an opposite-sex partner intended to conceal one’s actual sexual orientation or gender identity. While
it may be understood as a survival strategy within a social, cultural, and legal context that remains largely non-inclusive
of gender and sexual diversity, camouflage marriage often generates serious problems, particularly for heterosexual spouses
who are unaware of their partner’s true identity. This article examines camouflage marriage as a social phenomenon that
perpetuates gender inequality and produces new forms of vulnerability for women. Drawing on feminist theory and queer
theory, and employing a qualitative approach based on literature review, media narratives, and case reports, the analysis
focuses on power relations, social norms, and the emotional implications arising from the practice of camouflage marriage.
The findings indicate that stigma against LGBTQ+ individuals not only causes suffering for LGBTQ+ persons themselves
but also entraps heterosexual women in manipulative and unequal relationships. Women involved in camouflage
marriages experience structural inequality and symbolic violence, resulting in emotional trauma due to relationships formed
without full and informed consent. This article underscores the urgent need for more inclusive policies regarding gender
diversity and for legal protections that prioritize victims, in order to prevent manipulative and harmful marital practices.
Ultimately, the article argues that the protection of women must encompass an understanding of complex power relations
shaped by sexual orientation, social stigma, and gender inequality.

Keywords: camouflage marriage, LGBTQ+, stigma, women’s vulnerability, gender analysis, Indonesia.

PENDAHULUAN

Fenomena pernikahan antara individu LGBTQ+ dengan pasangan heteroseksual sebagai
upaya menyembunyikan orientasi seksual semakin banyak disorot di Indonesia, terutama di tengah
masyarakat yang menjunjung nilai-nilai konservatif. Dalam beberapa kasus, laki-laki homoseksual
menikahi perempuan tanpa keterbukaan tentang identitas seksualnya, yang belakangan diketahui
publik melalui media sosial. Salah satu kasus yang viral terjadi pada Juli 2023, ketika selebgram
Meylisa Zaara mengungkap bahwa suaminya adalah seorang gay. Peristiwa serupa juga dialami oleh
Nessa Salsa pada September 2024. Kedua kasus ini menggambarkan bentuk pernikahan yang tidak
dilandasi kejujuran emosional, dan menunjukkan bagaimana perempuan bisa terjebak dalam relasi
yang timpang secara afektif, sosial, bahkan hukum. Fenomena ini menandai pentingnya membedah
ulang relasi kuasa dalam institusi pernikahan yang berlangsung dalam kerangka norma
heteronormatif.

Dorongan untuk menjalani pernikahan kamuflase tidak terlepas dari tekanan kuat norma
sosial dan budaya Indonesia. Dalam masyarakat yang sangat menjunjung heteroseksualitas sebagai
bentuk relasi yang ideal dan sah, individu LGBTQ+ kerap menghadapi ekspektasi untuk menikah
dan memiliki keturunan demi menjaga keharmonisan keluarga dan kehormatan sosial. Survei Pew
Research Center (2019) menunjukkan bahwa hanya 9% masyarakat Indonesia yang menyatakan
menerima keberadaan LGBTQ+, mencerminkan rendahnya toleransi terhadap keberagaman
seksual. Laporan Being LGBT in Asia (UNDP & USAID, 2014) menguatkan temuan ini, dengan
menyebutkan bahwa tekanan menikah sangat tinggi di kalangan lakilaki gay, khususnya di
komunitas Muslim konservatif. Dalam kondisi tersebut, banyak individu LGBTQ+ merasa bahwa



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

satu-satunya pilihan aman untuk mempertahankan posisi sosial adalah dengan menikah secara
heteroseksual—meskipun itu berarti membangun relasi di atas kebohongan dan penyangkalan
identitas. LBH Masyarakat (2018) menyatakan bahwa negara justru menjadi pelaku kekerasan
simbolik dan struktural terhadap LGBTQ+: “Pengabaian demi pengabaian terhadap pelanggaran
hak asasi manusia kelompok LGBT menjadikan negara sebagai bagian dari pelaku yang
melanggengkan kekerasan.”

Fenomena pernikahan kamuflase tidak hanya menunjukkan tekanan terhadap individu
LGBTQ*+, tetapi juga membuka dimensi baru tentang kerentanan yang dialami perempuan
heteroseksual yang menjadi pasangan mereka. Dalam relasi seperti ini, perempuan sering kali tidak
memiliki informasi utuh tentang pasangan mereka dan tidak dapat memberikan persetujuan
(consent) secara sadar dan setara. Ketika relasi tersebut berjalan tanpa afeksi, keintiman, atau
komunikasi yang sehat, perempuan cenderung disalahkan, diminta bertahan, atau bahkan dianggap
gagal menjalankan peran istri. Relasi ini berlangsung dalam struktur sosial yang masih patriarkal,
di mana perempuan diposisikan secara subordinat, dan laki-laki memiliki otoritas mutlak dalam
rumah tangga. Sebagaimana dicatat dalam laporan Yayasan BaKTI (2020), relasi keluarga di
Indonesia dibentuk dalam kerangka kekuasaan yang menempatkan laki-laki sebagai kepala
keluarga, sementara perempuan dituntut untuk tunduk, melayani, dan memaklumi.

Dalam konteks ini, perempuan yang terlibat dalam pernikahan kamuflase mengalami
kerentanan ganda, sebagai korban kebohongan pasangan dan sebagai individu yang hidup dalam
sistem sosial yang tidak memberi ruang bagi resistensi atau negosiasi yang setara. Ketimpangan ini
tidak hanya disebabkan oleh tindakan personal suami, tetapi diperkuat oleh struktur sosial dan
hukum yang permisif terhadap ketidakjujuran dalam pernikahan dan bias terhadap perempuan.
Negara pun turut andil dalam pembentukan sistem ini. Laporan LBH Masyarakat (2018)
menunjukkan bahwa negara sering kali tidak hanya pasif, tetapi juga aktif menjadi pelaku
pelanggaran hak kelompok LGBTQ+, termasuk melalui penggerebekan, razia, dan pelabelan moral.
Dalam kondisi seperti ini, relasi pernikahan menjadi alat untuk menormalisasi kepatuhan terhadap
norma mayoritas, dengan mengorbankan perempuan sebagai “kolateral” dari stigma terhadap
LGBTQ+. Subekti (2024) menjelaskan bahwa stigmatisasi terhadap LGBTQ+ terjadi dalam empat
level: diri, masyarakat, lembaga, dan negara.

Dalam konteks ini, analisis Suhadi (2013) mengenai Muslim exceptionalism menjadi
penting untuk memahami posisi negara secara lebih struktural. Suhadi menunjukkan bahwa rezim
Freedom of Religion or Belief (FORB) di Indonesia tidak bekerja secara netral, melainkan memberi
perlindungan yang timpang dengan menempatkan Islam sebagai standar moral mayoritas dalam
kebijakan dan praktik negara. Meskipun fokus Suhadi adalah pada minoritas agama, kerangka ini
dapat diperluas untuk membaca kerentanan kelompok lain yang berada di luar norma dominan,
termasuk LGBTQ+, yang tidak hanya mengalami stigmatisasi sosial tetapi juga berada dalam posisi
rentan secara hukum dan politik. Dalam sistem normatif yang demikian, tekanan untuk menikah
dan menampilkan performativitas heteroseksual dapat dipahami sebagai mekanisme sosial yang
tampak “rasional” dalam kerangka negara yang eksklusif terhadap keberagaman.

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis fenomena pernikahan kamuflase sebagai praktik
sosial yang berakar pada norma heteronormatif dan stigma terhadap LGBTQ+, dengan fokus pada
dampaknya terhadap perempuan dalam kerangka teori feminisme dan teori queer. Dengan
pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, narasi media, dan laporan hak asasi manusia, artikel
ini menelaah bagaimana praktik ini beroperasi dalam kerangka ketimpangan kuasa, budaya diam,
dan kekerasan simbolik. Studi ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam
mengenai dinamika relasi tidak setara dalam pernikahan kamuflase, serta mengusulkan reformasi
sosial dan kebijakan yang lebih inklusif dan berpihak pada korban, terutama perempuan
heteroseksual yang menjadi korban tidak langsung dari represi terhadap keberagaman seksual di
Indonesia.

102 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

TINJAUAN PUSTAKA

A. Pernikahan Kamuflase dan Survival Sosial LGBTQ+

Pernikahan kamuflase (lavender marriage) merujuk pada pernikahan antara individu
LGBTQ+ dengan pasangan heteroseksual sebagai strategi menyembunyikan identitas seksual
mereka demi menghindari stigma sosial, tekanan keluarga, dan diskriminasi. Fenomena ini tercatat
di berbagai negara dengan nilai konservatif tinggi, seperti Tiongkok, India, dan Indonesia (Zhang,
2016; Kimmel, 2007). Dalam konteks Indonesia, praktik ini menjadi bentuk survival sosial yang
kompleks, di mana individu LGBTQ+ terpaksa menjalani kehidupan yang bertentangan dengan
identitas mereka demi mempertahankan citra normatif di mata keluarga dan masyarakat.

Studi dari UNDP & USAID (2014) menegaskan bahwa tekanan untuk menikah sangat
tinggi di kalangan laki-laki gay, khususnya dalam komunitas Muslim konservatif. Laporan LSAF
(2018) bahkan mencatat bahwa banyak individu LGBTQ+ profesional memilih menikah secara
heteroseksual untuk menghindari eksklusi sosial dan profesional. Strategi ini sering kali tidak hanya
merugikan individu LGBTQ+, tetapi juga menimbulkan penderitaan emosional bagi pasangan
heteroseksual yang tidak mengetahui kondisi sebenarnya.

B. Perspektif Feminisme: Relasi Kuasa dan Ketimpangan Gender dalam Pernikahan

Dari sudut pandang feminisme, pernikahan tidak pernah netral secara gender. Carole
Pateman (1988) mengkritik kontrak sosial dalam pernikahan sebagai bentuk subordinasi
perempuan secara sistemik. Dalam konteks pernikahan kamuflase, ketimpangan ini menjadi lebih
kompleks: perempuan menjalani relasi tanpa informasi utuh, sehingga tidak dapat memberikan
consent secara sadar. Mereka terjebak dalam relasi yang timpang, penuh kebohongan, dan beban
moral untuk tetap mempertahankan pernikahan demi norma sosial.

Lebih lanjut, teori feminisme poststrukturalis seperti dikemukakan oleh Judith Butler
(1990) memperlihatkan bahwa identitas gender adalah konstruksi yang dibentuk melalui repetisi
norma-norma sosial. Dalam masyarakat yang menormalisasi heteroseksualitas, individu LGBTQ+
“dipaksa” untuk berperforma sebagai heteroseksual, menjadikan perempuan sebagai objek dalam
narasi kontrol sosial. Dalam struktur patriarki, perempuan tidak hanya dirugikan secara psikologis,
tetapi juga dilemahkan secara struktural karena tidak memiliki ruang untuk merespon secara setara.

C. Teori Queer: Resistensi dan Mode Sembunyi

Teori queer hadir untuk membongkar dan menggugat norma-norma heteronormatif yang
mendominasi tatanan sosial. Dalam konteks Indonesia, Sharyn Graham Davies (2010)
menunjukkan bahwa identitas queer sering dinegosiasikan dalam “mode sembunyi” sebagai bentuk
strategi bertahan. Individu LGBTQ+ menjalani kehidupan sehari-hari dengan menyembunyikan
identitas mereka, bahkan membangun relasi heteroseksual yang tidak otentik, demi menghindari
stigma dan kekerasan. Dalam masyarakat Indonesia yang menjunjung tinggi nilai-nilai keluarga dan
agama, tekanan untuk menyembunyikan identitas seksual tidak hanya berasal dari luar individu,
tetapi juga dari internalisasi norma oleh individu itu sendiri. Dengan demikian, mode sembunyi
menjadi strategi bertahan sekaligus bentuk penghindaran terhadap pengucilan kolektif.

Teori queer juga menolak dikotomi biner antara heteroseksual dan homoseksual, serta
mengkritik institusi pernikahan sebagai alat hegemonik yang memproduksi norma-norma
dominan. Dalam pandangan Judith Butler (1990), pernikahan bukan sekadar institusi legal, tetapi
juga mekanisme performatif yang menormalisasi ekspresi gender melalui pengulangan relasi
heteroseksual. Dalam konteks ini, individu LGBTQ+ dipaksa untuk tampil hetero, bukan hanya
demi perlindungan sosial, tetapi juga untuk mempertahankan eksistensinya dalam lingkungan yang
represif. Pernikahan kamuflase menjadi tindakan performatif yang dikondisikan oleh sistem.
Dalam kerangka ini, perempuan heteroseksual terjebak dalam relasi tidak setara karena diposisikan
sebagai objek pelindung citra heteroseksual pasangannya.

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 103
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

D. Stigma Sosial dan Institusionalisasi Heteronormativitas di Indonesia

Di Indonesia, stigma terhadap LGBTQ+ tidak hanya hidup dalam opini publik, tetapi telah
melembaga secara struktural melalui kebijakan dan regulasi. Studi Subekti (2024) menunjukkan
bahwa stigmatisasi berlangsung dalam empat level: diri, masyarakat, lembaga, dan negara. Perda
Kota Palembang No. 2 Tahun 2004 dan Perda Padang Panjang No. 9 Tahun 2010 secara eksplisit
mengategorikan homoseksualitas sebagai tindakan amoral atau bagian dari pelacuran. Hal ini
memperlihatkan bagaimana heteronormativitas telah dilembagakan secara formal melalui
kebijakan yang diskriminatif.

Budaya kolektivisme di Indonesia juga memperparah tekanan terhadap individu LGBTQ+.
Elga Andina (2016) menyebut bahwa pelanggaran terhadap nilai kelompok tidak hanya berdampak
pada pelaku, tetapi juga pada keluarganya. Karena itu, tekanan untuk menikah sering kali tidak
datang dari keinginan pribadi, tetapi dari kehendak kolektif. Dalam situasi seperti ini, perempuan
heteroseksual menjadi “pasangan strategis” dalam pernikahan kamuflase, tanpa disadari menjadi
bagian dari sistem yang mereproduksi penindasan.

E. Kekerasan Simbolik dan Negara sebagai Pelaku

Pierre Bourdieu menyebut kekerasan simbolik sebagai bentuk dominasi yang dilegitimasi
oleh norma sosial tanpa disadari oleh korbannya. Dalam konteks pernikahan kamuflase, kekerasan
simbolik dialami oleh perempuan yang terus dipersalahkan atas gagalnya rumah tangga, tanpa
menyadari bahwa mereka tidak pernah mendapatkan informasi dan hak penuh dalam relasi
tersebut. Negara, sebagaimana ditunjukkan dalam laporan LBH Masyarakat (2018), bahkan
menjadi pelaku pelanggaran HAM terhadap LGBTQ+ dan secara tidak langsung memperkuat
praktik pernikahan kamuflase dengan menutup ruang ekspresi identitas non-heteroseksual.

Pembacaan atas kekerasan simbolik ini dapat diperluas dengan merujuk pada Suhadi
(2019), yang menegaskan bahwa negara kerap melakukan pembatasan hak atas nama ketertiban
umum, moralitas, dan nilai agama, namun dalam praktiknya justru melanggar prinsip non-
diskriminasi dan perlindungan terhadap kelompok minoritas. Dalam konteks Indonesia,
pembatasan tersebut menciptakan iklim sosial yang tidak aman bagi individu LGBTQ+, sehingga
strategi bertahan hidup seperti pernikahan kamuflase menjadi pilihan yang diproduksi secara
struktural. Negara, dengan demikian, tidak hanya gagal melindungi warga negaranya, tetapi juga
berperan aktif dalam membentuk kondisi yang mendorong praktik-praktik relasi tidak setara, di
mana perempuan heteroseksual kerap menjadi pihak yang menanggung konsekuensi sosial dan
emosional dari kebijakan yang eksklusif tersebut. Dengan demikian, pembatasan yang dilakukan
negara atas nama moralitas dan agama bukanlah penyimpangan dari prinsip kebebasan beragama,
melainkan justru bagian dari cara kerja Muslim exceptionalism itu sendiri, di mana norma mayoritas
dilegitimasi sebagai kepentingan publik, sementara kerentanan kelompok minoritas termasuk
perempuan dalam pernikahan kamuflase dianggap sebagai konsekuensi yang dapat ditoleransi.

Pembatasan hak yang dilegitimasi melalui tafsir keagamaan juga dibahas lebih lanjut oleh
Suhadi (2023), yang menegaskan bahwa ketegangan antara Islam dan hak asasi manusia bukanlah
sesuatu yang inheren, melainkan lahir dari tafsir keagamaan yang eksklusif dan dipolitisasi. Dalam
konteks Indonesia, tafsir agama yang diklaim sebagai kebenaran moral sering digunakan negara dan
aktor mayoritas untuk membenarkan pembatasan hak kelompok minoritas, termasuk LGBTQ+.
Situasi ini menciptakan iklim sosial yang menutup ruang hidup yang aman bagi keberagaman
identitas seksual dan gender, sehingga individu LGBTQ+ terdorong untuk menyembunyikan diri
melalui strategi-strategi kamuflase, termasuk pernikahan heteroseksual. Dalam struktur ini,
perempuan heteroseksual kembali diposisikan secara rentan, karena menjadi bagian dari
mekanisme legitimasi moral yang dibangun atas nama agama dan ketertiban sosial, tanpa
memperoleh hak atas informasi, consent yang utuh, dan perlindungan negara yang memadai.

104 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

KERANGKA TEORI

Penelitian ini menggunakan pendekatan teoritis yang menggabungkan perspektif
feminisme dan teori queer untuk menganalisis fenomena pernikahan kamuflase di Indonesia. Dua
pendekatan ini dipilih karena keduanya mampu menjelaskan bagaimana ketimpangan relasi sosial
dan identitas seksual tidak lahir dari pilihan individual semata, melainkan dibentuk oleh struktur
kuasa yang mapan. Teori feminisme menyoroti relasi kuasa dalam institusi pernikahan, sementara
teori queer membongkar bagaimana norma-norma heteronormatif memaksa individu LGBTQ+
untuk menjalani performativitas sosial tertentu. Ketika digunakan bersamaan, keduanya membuka
ruang pemahaman yang interseksional dan kritis terhadap praktik pernikahan kamuflase yang
merugikan perempuan.

Dari perspektif feminisme, pernikahan bukanlah institusi netral, melainkan ruang yang
sarat dengan relasi kuasa patriarkal. Carole Pateman (1988) mengemukakan bahwa kontrak sosial
dalam pernikahan pada dasarnya merupakan kontrak patriarki, di mana perempuan diposisikan
sebagai pihak yang tunduk terhadap otoritas laki-laki, baik secara simbolik maupun struktural.
Dalam konteks pernikahan kamuflase, ketimpangan ini tampak dari bagaimana perempuan dijebak
dalam relasi yang tidak transparan, tidak setara, dan dibangun di atas informasi yang timpang.
Ketidakmampuan perempuan untuk memberikan consent yang sadar merupakan bentuk dari
kekerasan simbolik yang dilegitimasi oleh norma sosial, agama, dan hukum.

Kerentanan yang dialami perempuan dalam pernikahan kamuflase juga tidak berdiri
sendiri, melainkan berlapis. Dalam kerangka interseksionalitas (Crenshaw, 1989), ketidakadilan
gender saling bertaut dengan posisi kelas, norma agama, dan akses terhadap hukum. Seorang
perempuan miskin, misalnya, menghadapi hambatan yang lebih kompleks untuk keluar dari
pernikahan manipulatif dibanding perempuan dengan sumber daya sosial lebih kuat.

Temuan Garcia Rodriguez (2023) turut memperkuat pemahaman ini. Dalam penelitiannya
terhadap queer Muslim di Indonesia, ia menunjukkan bahwa norma agama dan tekanan keluarga
tidak hanya menjadi sumber represi, tetapi juga medan interseksional yang kompleks. Individu
queer kerap mengalami penolakan dari keluarga atas nama agama, sementara pasangan perempuan
mereka terjebak dalam pernikahan kamuflase sebagai akibat dari tekanan norma heteronormatif
dan posisi sosial-ekonomi yang lemah. Dengan demikian, ketidakadilan gender dan seksual dalam
konteks ini bukan hanya bersifat personal, tetapi merupakan hasil interseksi antara kelas, agama,
dan struktur patriarkal.

Sementara itu, teori queer seperti yang dikembangkan oleh Judith Butler (1990) menyoroti
bahwa identitas gender dan seksualitas bukanlah esensi biologis, melainkan hasil dari
performativitas sosial yang dibentuk melalui pengulangan norma. Dalam masyarakat yang
menormalisasi heteroseksualitas sebagai satu-satunya bentuk relasi yang sah, individu LGBTQ+
terdorong untuk melakukan ‘performativitas heteroseksual’ guna mempertahankan eksistensinya
dalam lingkungan yang represif. Pernikahan kamuflase, dalam kerangka ini, adalah produk dari
sistem heteronormatif yang memaksa individu untuk menjalani identitas yang bukan miliknya.

Wacana Musdah Mulia juga dapat dibaca sebagai bagian dari teori queer berbasis Islam
progresif. Dalam pembacaan tafsirnya terhadap ayatayat tentang kaum Nabi Luth, Musdah
membedakan antara homoseksualitas (orientasi) dan liwath (perilaku seksual berupa sodomi). Ia
menolak generalisasi bahwa semua homoseksual identik dengan dosa kaum Luth, karena dalam
pandangannya, yang dikecam dalam AlQur’an bukanlah orientasinya, melainkan kekerasan
seksual, pemaksaan, dan tindakan brutal lainnya yang terjadi dalam konteks kisah Nabi Luth.
Pendekatan ini menantang pandangan konservatif yang mengabaikan konteks, serta membuka
ruang afirmatif bagi identitas seksual non-hetero dalam Islam.

Gabungan antara teori feminisme dan teori queer memungkinkan kajian ini untuk
membaca bagaimana struktur sosial, institusi negara, dan norma budaya bekerja secara simultan
dalam memproduksi ketidakadilan gender dan seksual. Teori feminisme membantu mengungkap
relasi kuasa dalam institusi pernikahan dan dampaknya terhadap perempuan, sedangkan teori

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 105
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

queer menawarkan pemahaman atas strategi bertahan (mode sembunyi) yang dijalani oleh individu
LGBTQ+ dan konsekuensinya terhadap pasangan mereka. Dengan kerangka teoritik ini, tulisan ini
bertujuan tidak hanya untuk menggambarkan fenomena, tetapi juga untuk mengkritisi dan
menantang sistem sosial yang menormalisasi relasi yang timpang dan manipulatif.

Dalam konteks Indonesia, Rodriguez (2023) menekankan pentingnya melihat agensi queer
Muslim sebagai bentuk tanggapan kritis terhadap represi sosial dan religius. Ia memperkenalkan
konsep queer religious subjectivities untuk menjelaskan bagaimana identitas keagamaan dan
seksual tidak selalu berada dalam oposisi, tetapi justru bisa saling menguatkan dalam perjuangan
melawan norma hegemonik. Hal ini memperkaya kerangka teori feminisme-queer dalam membaca
dinamika kuasa di ruang domestik dan spiritual secara bersamaan.

METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research) yang bersifat deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan penulis
untuk menggali secara mendalam makna sosial dan dinamika relasi kuasa dalam fenomena
pernikahan kamuflase, khususnya dampaknya terhadap perempuan. Fokus analisis diarahkan pada
wacana publik, representasi media, laporan lembaga hak asasi manusia, serta hasil studi akademik
yang relevan dengan konteks Indonesia kontemporer.

B. Sumber Data
Data penelitian ini bersumber dari dokumen sekunder yang meliputi:
1. Artikel jurnal akademik dan buku ilmiah yang mengkaji teori feminisme, queer, dan studi
LGBTQ+ di Indonesia;
2. Narasi media daring, termasuk pemberitaan kasus selebritas yang mengungkap pernikahan
dengan individu LGBTQ+;
3. Laporan organisasi masyarakat sipil seperti LBH Masyarakat, Yayasan BaKTI, UNDP, dan
Human Rights Watch, yang memuat dokumentasi kasus, persekusi, dan kebijakan publik;
4. Hasil survei nasional dan internasional seperti Pew Research Center dan SMRC terkait
persepsi publik terhadap LGBTQ+.
Semua data yang digunakan tersedia secara publik dan telah dipilih secara purposif untuk
menjawab fokus kajian.

C. Teknik Pengumpulan Data dan Pengolahan Data

Data dikumpulkan melalui kajian dokumentasi dan penelusuran literatur sistematis.
Seluruh dokumen diklasifikasikan berdasarkan tema utama, yaitu: pernikahan kamuflase,
konstruksi patriarki, stigma terhadap LGBTQ+, kekerasan simbolik, dan ketimpangan gender.
Pemilihan data dilakukan secara purposif, dengan mempertimbangkan relevansi langsung terhadap
topik dan konteks sosial Indonesia.

D. Teknik Analisis Data
Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan tematik. Langkah-langkah yang
dilakukan meliputi:
1. Koding awal terhadap data naratif dari media.
2. Identifikasi tema utama, seperti: ketidaktahuan pasangan, dampak psikologis, tekanan
budaya, dan minimnya perlindungan hukum.
3. Konstruksi makna sosial, dengan menautkan temuan lapangan ke dalam kerangka teori
feminisme dan heteronormativitas.
4. Analisis kritis, untuk menilai bagaimana struktur sosial dan hukum ikut berkontribusi
terhadap kerentanan perempuan dalam konteks pernikahan kamuflase.

106 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

E. Validitas dan Etika Penelitian

Untuk menjaga validitas, dilakukan triangulasi sumber antara literatur akademik, laporan
NGO, dan narasi media. Analisis juga dikaji ulang dengan mempertimbangkan keberagaman
perspektif dan konteks. Secara etika, penelitian ini tidak melibatkan informan langsung dan tidak
mengangkat identitas individu secara eksplisit, namun tetap menjunjung prinsip sensitivitas
terhadap trauma, privasi, dan representasi kelompok rentan. Penulis menghindari posisi
penghakiman terhadap identitas seksual individu, serta menekankan pentingnya transparansi dan
keadilan dalam relasi personal dan sosial.

PEMBAHASAN

Pernikahan Kamuflase sebagai Strategi Bertahan dalam Sistem Heteronormatif

Dalam masyarakat yang menjunjung tinggi nilai-nilai keluarga, agama, dan kehormatan
sosial, individu LGBTQ+ kerap menghadapi tekanan intens untuk menyembunyikan identitas
mereka dan menjalani kehidupan sesuai norma heteroseksual. Survei Pew Research Center (2019)
menunjukkan bahwa hanya 9% masyarakat Indonesia menyatakan dapat menerima keberadaan
LGBTQ*+, yang sekaligus menandakan rendahnya ruang sosial untuk ekspresi identitas seksual non-
hetero. Tekanan tersebut tidak hanya berasal dari masyarakat luas, tetapi juga dari keluarga inti dan
komunitas keagamaan yang menempatkan pernikahan dan keturunan sebagai ukuran keberhasilan
sosial. Dalam masyarakat kolektivistik seperti Indonesia, penyimpangan identitas seksual juga
dianggap mencoreng kehormatan keluarga (Andina, 2016).

Dalam konteks ini, pernikahan heteroseksual menjadi mekanisme bertahan bagi sebagian
individu LGBTQ+. Mereka menjalani “performa heteroseksual” bukan karena dorongan afeksi,
tetapi sebagai strategi untuk menghindari stigma, pengucilan, atau bahkan kekerasan. Laporan
UNDP (2014) menunjukkan bahwa lakilaki gay sering merasa “tidak punya pilihan” selain
menikah dengan perempuan demi menjaga hubungan dengan orang tua. Salah satu responden
menyatakan: “Saya tidak ingin menyakiti istri saya, tapi jika saya tidak menikah, orang tua saya akan
menganggap saya anak durhaka.”

Strategi bertahan ini juga dapat dijelaskan melalui konsep hegemonic masculinity
(Connell, 1987), yang menempatkan laki-laki dalam tekanan untuk tampil sebagai maskulin dan
normatif. Dalam struktur patriarkal Indonesia, bahkan laki-laki gay dipaksa memenuhi ekspektasi
sebagai suami dan ayah, sebagai bentuk peneguhan identitas laki-laki “ideal” di mata masyarakat.

Studi Rahayu dan Demartoto (2019) mencatat bahwa individu LGBTQ+ menghadapi
berbagai bentuk kekerasan struktural, termasuk kekerasan verbal, fisik, psikis, ekonomi, dan
seksual. Dalam konteks seperti itu, pernikahan kamuflase menjadi strategi coping untuk bertahan
di masyarakat yang menolak identitas mereka.

Fenomena ini dapat dibaca sebagai bentuk adaptasi refleksif dalam masyarakat risiko (Beck,
1992), yaitu ketika individu harus mengelola ketidakpastian sosial melalui keputusan preventif.
Dalam konteks Indonesia, pernikahan kamuflase berfungsi sebagai “perisai sosial” yang
memberikan perlindungan semu dari tekanan struktural, sekaligus menyembunyikan identitas
seksual yang dianggap menyimpang.

Strategi bertahan ini juga terlihat dalam temuan Widiyanti (2021), yang mencatat bahwa
laki-laki gay yang telah menikah menjalankan manajemen privasi melalui komunikasi interpersonal

yang tertutup. Strategi ini tidak hanya berdampak pada individu LGBTQ+, tetapi juga pada

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 107
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

pasangan mereka yang tidak mendapatkan informasi utuh untuk memberikan persetujuan
(informed consent) secara sadar.

Dari perspektif teori queer, praktik pernikahan kamuflase mencerminkan bagaimana
institusi pernikahan digunakan untuk menegakkan norma heteroseksual. Judith Butler (1990)
menegaskan bahwa identitas seksual adalah hasil dari performativitas sosial yang dibentuk melalui
pengulangan norma. Dalam kerangka ini, pernikahan kamuflase merupakan tindakan performatif
yang mereproduksi heteronormativitas dan menekan ekspresi identitas seksual yang tidak sesuai
dengan norma mayoritas. Negara dan media turut memperkuat sistem ini melalui kebijakan
diskriminatif dan representasi publik yang bias terhadap LGBTQ+.

Perempuan sebagai Korban dalam Relasi Tidak Setara

Pernikahan kamuflase tidak hanya berdampak pada individu LGBTQ+, tetapi juga
menciptakan kerentanan baru bagi perempuan heteroseksual yang menjadi pasangan mereka.
Dalam banyak kasus, perempuan memasuki pernikahan tanpa mengetahui orientasi seksual
pasangannya secara utuh, sehingga tidak dapat memberikan informed consent yang sadar dan
setara. Relasi ini dibangun di atas ketimpangan informasi dan manipulasi emosional, yang
kemudian berkembang menjadi penderitaan psikologis yang mendalam.

Dalam situasi ini, perempuan melakukan apa yang disebut Arlie Hochschild (1983) sebagai
emotional labor, yakni pengelolaan perasaan dan emosi pribadi demi menjaga keharmonisan
rumah tangga. Mereka dituntut untuk bersabar dan menyembunyikan penderitaan demi menjaga
kehormatan keluarga, meskipun relasi dibangun di atas fondasi kebohongan.

Kasus selebgram Meylisa Zaara dan Nessa Salsa menjadi contoh konkret. Dalam
pernyataannya, Nessa mengaku merasa gagal sebagai istri selama dua tahun, hanya untuk menyadari
bahwa ia menjadi alat kamuflase pasangan. Perasaan tertipu, marah, dan kehilangan kepercayaan
diri muncul sebagai konsekuensi dari relasi yang dibangun atas dasar kebohongan. Widiyanti
(2021) dan Pradanawan & Nurchayati (2023) mencatat bahwa praktik ini merupakan bagian dari
strategi problem-focused coping yang dijalani individu LGBTQ+ dalam menghadapi tekanan sosial
dan ekspektasi keluarga.

Ketimpangan ini memperlihatkan bagaimana relasi dalam pernikahan tidaklah netral.
Kerangka State Ibuism dari Julia Suryakusuma (1987) juga membantu menjelaskan bagaimana
negara melalui pendidikan, media, dan agama membentuk citra ideal perempuan sebagai istri yang
setia dan penyabar. Dalam pernikahan kamuflase, konstruksi ini memperkuat tekanan agar
perempuan tetap bertahan meski mengalami penderitaan emosional.

Carole Pateman (1988) mengemukakan bahwa institusi pernikahan merupakan bentuk
kontrak patriarki, di mana perempuan secara struktural berada dalam posisi tunduk. Dalam
konteks pernikahan kamuflase, posisi subordinat perempuan diperburuk oleh strategi komunikasi
tertutup yang dijalankan pasangan laki-laki. Perempuan menjadi korban dari relasi kuasa yang tidak
transparan, tanpa ruang negosiasi, dan sering kali dibebani ekspektasi untuk “memahami” atau
“memaklumi” kondisi pasangannya. Dari perspektif feminis, ini adalah bentuk kekerasan simbolik
yang dilegitimasi oleh norma sosial dan agama.

Judith Butler (1990) menambahkan bahwa identitas gender dan relasi sosial terbentuk
melalui performativitas, yaitu pengulangan norma yang dianggap sah. Perempuan dalam
pernikahan kamuflase dituntut memainkan peran istri ideal, patuh, penyabar, dan menjaga nama

baik keluarga, meskipun di dalamnya terdapat kerusakan psikologis dan relasi yang menyalahi

108 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

keadilan. Norma tersebut tidak memberi ruang bagi perempuan untuk menggugat atau keluar dari
pernikahan tanpa dihadapkan pada stigma.

Ekspektasi sosial terhadap perempuan untuk segera menikah turut memperkuat
kerentanan ini. Sekarsari (2025) menunjukkan bahwa perempuan yang menunda pernikahan
sering distigmatisasi sebagai “perawan tua” atau dianggap gagal menjalani kodrat. Dalam tekanan
seperti ini, perempuan terdorong menerima lamaran atau membina rumah tangga tanpa cukup

refleksi atau pertimbangan, sehingga menjadi lebih rentan terhadap relasi manipulatif.

Negara dan Hambatan Struktural: Kekerasan Simbolik yang Dilembagakan

Negara memainkan peran penting dalam melanggengkan kekerasan simbolik terhadap
perempuan dan kelompok LGBTQ+. Pierre Bourdieu (1991) menyebut kekerasan simbolik sebagai
bentuk dominasi yang tersembunyi dan tidak disadari oleh korbannya karena telah melembaga
dalam nilai, hukum, dan norma sosial. Dalam konteks pernikahan kamuflase, perempuan sering
kali menyalahkan diri sendiri atas kehancuran rumah tangga, padahal mereka adalah korban dari
sistem yang menutup akses terhadap informasi dan kejujuran relasional.

LBH Masyarakat (2018) dan Puspitasari (2019) mencatat berbagai bentuk pelanggaran hak
asasi manusia terhadap kelompok LGBTQ+ yang justru dilakukan oleh institusi negara, mulai dari
razia, pemidanaan, pelarangan ekspresi, hingga penolakan dalam layanan publik. Negara yang
seharusnya melindungi seluruh warganya justru menjadi bagian dari represi sistemik. Kondisi ini
menciptakan ekosistem sosial yang memaksa individu LGBTQ+ menyembunyikan identitasnya,
termasuk melalui pernikahan yang tidak otentik. Perempuan dalam relasi tersebut menjadi korban
sekunder dari sistem yang secara aktif melanggengkan kebohongan demi kepentingan moral
mayoritas.

Dalam perspektif feminisme hukum, sistem hukum Indonesia belum mampu merespons
kompleksitas pernikahan kamuflase. Tidak ada regulasi yang secara eksplisit mengakui penipuan
identitas seksual sebagai bentuk pelanggaran hak dalam pernikahan. Norma agama dan sosial yang
menganggap perceraian sebagai aib mempersempit ruang perempuan untuk keluar dari relasi yang
manipulatif. Subekti (2024) menunjukkan bahwa stigma terhadap LGBTQ+ dibentuk melalui
empat level: individu, masyarakat, lembaga, dan negara. Ini membentuk sistem represi berlapis yang
saling memperkuat.

Sebagaimana ditekankan dalam laporan LBH Masyarakat, tidak adanya intervensi negara
vang tegas terhadap persekusi LGBTQ+ dapat memperbesar potensi kejahatan terhadap
kemanusiaan di masa depan. Negara bukan hanya abai, tetapi juga menjadi pelaku aktif melalui
kebijakan diskriminatif dan pembiaran sistemik. Oleh karena itu, negara memiliki kewajiban
konstitusional dan moral untuk menjadi pelindung aktif terhadap hak-hak dasar warga negara—
baik LGBTQ+ maupun perempuan yang menjadi terdampak tidak langsung dari sistem ini. Seperti
disebut dalam laporan tersebut: Dengan pembiaran dan pengabaian dari negara, bukan tidak
mungkin kelompok LGBT menjadi target kejahatan kemanusiaan di masa yang akan datang.”

Penelitian Verdianto dkk. (2023) menunjukkan bahwa tidak adanya UU nasional yang
secara eksplisit menjamin perlindungan terhadap kelompok LGBT membuat mereka berada dalam
status warga negara “kelas dua”. Hak-hak dasar seperti berekspresi, menikah, dan berpartisipasi
dalam pemerintahan secara tidak langsung dibatasi oleh produk hukum yang menyerap norma
agama dan moral dominan. Misalnya, UU ASN dan UU Pemilu menyaratkan “kesehatan mental

dan spiritual”, yang menjadi alat eksklusi terhadap individu LGBT karena stigma gangguan jiwa

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 109
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

vang dilekatkan oleh lembaga seperti PDSK]JI. Hal ini menunjukkan bahwa kekerasan simbolik
terhadap kelompok LGBT tidak hanya direproduksi oleh media atau masyarakat, tetapi juga
dilegitimasi oleh negara dalam bentuk ketentuan hukum.

Wacana homonationalism (Puar, 2007) juga berguna untuk memahami posisi ambigu
negara dalam isu LGBTQ+ di Indonesia. Negara kerap menggunakan retorika moral dan
perlindungan keluarga sebagai dalih untuk menegakkan kebijakan diskriminatif, padahal secara
tidak langsung justru memfasilitasi sistem represi terhadap ekspresi identitas non-heteronormatif.
Dalam konteks ini, pernikahan kamuflase muncul sebagai solusi palsu akibat absennya ruang aman
bagi individu LGBTQ+ untuk hidup secara otentik. Negara, alih-alih menjamin hak-hak sipil semua
warganya, malah membingkai ketertiban sosial dengan parameter heteroseksual sebagai standar
satu-satunya.

Di sisi lain, pendidikan dan layanan publik yang bias turut memperparah situasi. Aliansi
Jurnalis Independen (AJI, 2015) dan Sekarsari (2025) menunjukkan bahwa media arus utama di
Indonesia sering menyajikan pemberitaan LGBTQ+ secara sensasional, negatif, dan stigmatis.
Laporan AJl Indonesia (2015) mencatat bahwa 72,97% berita tentang LGBTQ+ yang
dipublikasikan oleh media online bersifat straight news, yang umumnya hanya memuat sudut
pandang aparat atau tokoh agama tanpa memberi ruang bagi suara komunitas LGBTQ+ sendiri.

Salah satu pola sensasionalisasi yang terlihat adalah bagaimana media menonjolkan kasus-
kasus yang dianggap “heboh”, seperti penggerebekan “pesta seks gay” atau operasi kepolisian
terhadap kelompok gay di apartemen dan hotel. Pemberitaan semacam ini biasanya ditulis dengan
judul provokatif, diksi kriminal, dan visualisasi yang berlebihan, sehingga membingkai seluruh
komunitas LGBTQ+ sebagai ancaman moral atau pelaku pelanggaran hukum. Padahal, yang
dipublikasikan media adalah perilaku individu, tetapi disajikan seolah mewakili identitas seluruh
kelompok.

Praktik framing seperti ini memperkuat stigma bahwa homoseksualitas identik dengan
tindakan amoral, meskipun tidak semua kasus melibatkan tindak pidana. Sensasionalisasi media
tidak hanya mengaburkan batas antara orientasi seksual dan perilaku kriminal, tetapi juga ikut
menyudutkan individu LGBTQ+ yang hidup secara damai dan tidak melakukan pelanggaran
hukum apa pun. Ketidakhadiran narasi alternatif, pengalaman langsung, dan representasi yang adil
membuat media turut mereproduksi kekerasan simbolik serta mempersempit ruang ekspresi
identitas gender secara manusiawi.

Bias media ini berkaitan erat dengan institusi lain, terutama pendidikan, yang juga gagal
menyediakan pemahaman yang komprehensif tentang seksualitas dan gender. Kurikulum
pendidikan seksual dan gender yang tidak inklusif turut mempersempit pemahaman masyarakat
tentang keberagaman identitas dan memperkuat siklus diskriminasi. Sejumlah studi menunjukkan
bahwa pendidikan seksual di Indonesia masih bersifat normatif, berorientasi pada moralitas, dan
menekankan pengendalian perilaku daripada pemahaman kesehatan reproduksi maupun
keberagaman gender. UNESCO-UNFPA (2020) menemukan bahwa 78% sekolah menengah di
Indonesia hanya mengajarkan pendidikan seksual secara terbatas pada aspek biologis, tanpa
pembahasan mengenai relasi sehat, kekerasan berbasis gender, atau identitas seksual. Bahkan, 56%
guru SMA dalam survei Kemendikbud (2021) menyatakan bahwa mereka menghindari topik

orientasi seksual karena dianggap sensitif atau “bertentangan dengan nilai budaya”.

110 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Perbedaan antar jenjang pendidikan juga sangat kentara. Pada tingkat SD, pendidikan
seksual hampir sepenuhnya tidak terstruktur dan hanya disisipkan dalam pelajaran IPA secara
parsial. Studi Rahmawati & Azzahra (2022) menemukan bahwa 84% guru SD merasa tidak
memiliki kompetensi untuk mengajarkan pendidikan seksual yang komprehensif. Di tingkat SMP
dan SMA, kurikulum lebih sistematis, tetapi tetap menekankan perspektif moral dan
heteronormatif, misalnya melalui materi “pergaulan bebas” atau “bahaya LGBT”, tanpa penjelasan
berbasis sains. Sementara itu, di perguruan tinggi, hanya sebagian kecil universitas yang
memasukkan isu gender dan seksualitas dalam mata kuliah khusus, dan biasanya hanya untuk
program studi tertentu (psikologi, kesehatan masyarakat, gender studies), sehingga tidak
menjangkau mahasiswa secara luas.

Ketiadaan pendidikan seksual komprehensif lintas jenjang inilah yang membentuk
pemahaman publik yang sempit mengenai identitas gender dan orientasi seksual. Dalam konteks
ini, negara juga bertanggung jawab atas kegagalan sistemik dalam menyediakan kurikulum yang
berbasis hak, ilmiah, dan inklusif yang sebenarnya sangat penting untuk membangun masyarakat

yang adil dan setara secara gender dan seksualitas.

Trauma Psikososial dan Ketidakadilan Struktural

Konsekuensi dari pernikahan kamuflase terhadap perempuan sangat nyata, baik secara
psikologis maupun sosial. Indonesia Family Life Survey (IFLS) menunjukkan bahwa perempuan
yang merasa ditipu dalam pernikahan memiliki risiko lebih tinggi mengalami depresi, kecemasan,
dan kehilangan kepercayaan terhadap institusi keluarga. Yayasan Pulih (2020) juga menemukan
bahwa perempuan yang berada dalam relasi tanpa transparansi cenderung mengalami gangguan
stres pascatrauma (PTSD), terutama jika mereka tidak memiliki akses terhadap dukungan sosial
atau layanan konseling yang berpihak pada korban.

Penelitian terbaru dari Indonesia Family Life Survey (IFLS, 2022) menguatkan temuan ini
dengan mencatat bahwa perempuan yang merasa ditipu dalam pernikahan mengalami peningkatan
signifikan risiko depresi, insomnia, dan penurunan fungsi sosial. Bahkan 34% dari mereka
mengalami isolasi emosional akibat rasa malu dan kehilangan kepercayaan terhadap pasangan
maupun sistem hukum. Situasi ini memperlihatkan bahwa trauma psikologis akibat pernikahan
kamuflase tidak hanya berdimensi individu, melainkan juga struktural, karena dipengaruhi oleh
minimnya akses terhadap konseling dan perlindungan hukum yang berpihak pada korban.

Dwi Widarna (2022) menekankan bahwa korban kekerasan seksual sering kali mengalami
gejala psikologis kompleks seperti gangguan kecemasan, depresi, bahkan trauma kronis jika tidak
segera mendapat pendampingan yang layak. Dalam banyak kasus, korban merasa tidak mampu
mengakses layanan konseling karena rasa malu, stigma sosial, atau relasi kuasa yang timpang dalam
rumah tangga.

Stigma sosial memperparah trauma tersebut. Dalam masyarakat yang mengidealkan
pernikahan heteroseksual dan menstigmatisasi perceraian, perempuan yang mencoba keluar dari
relasi kamuflase kerap dianggap sebagai istri gagal atau pembawa aib keluarga. Media memainkan
peran signifikan dalam memperkuat stigma ini. Sebagaimana dicatat dalam pemetaan pemberitaan
LGBTI oleh AJI (2015), media-media arus utama di Indonesia kerap menggambarkan individu
LGBTQ+ dalam bingkai berita kriminal, penyimpangan moral, atau sensasi hiburan. Bentuk
pemberitaan yang merugikan ini terlihat dari penggunaan diksi yang stigmatis, pengaitan orientasi

seksual dengan kejahatan, hilangnya perspektif korban, serta absennya penjelasan berbasis data

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 111
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

maupun hak asasi manusia. Laporan UNDP (2014) juga menunjukkan bahwa sebagian media
cenderung menonjolkan sensasi dan ancaman moral alih-alih memberikan informasi yang
proporsional.

Dalam konteks ini, pelatihan media yang menyasar jurnalis dan aktivis menjadi sangat
penting, bukan untuk “membingkai positif’ semata, tetapi untuk memastikan pemberitaan yang
akurat, berimbang, dan tidak memperkuat stereotip. Tujuannya adalah mendorong representasi
yang berbasis fakta dan etika jurnalistik—memberikan ruang bagi suara komunitas, menjelaskan
konteks sosial, serta menghindari narasi bias yang merugikan. Pendekatan ini memungkinkan
publik memahami isu secara utuh tanpa jatuh pada stigmatisasi atau glorifikasi yang tidak perlu.

Ketiadaan pemberitaan berbasis ide dan kurangnya jurnalisme empatik menjadikan media
sebagai agen represi simbolik yang menyulitkan individu LGBTQ+ dan pasangan mereka untuk
mendapatkan dukungan publik. Norma agama dan budaya menuntut perempuan untuk tetap
bertahan dalam rumah tangga, bahkan ketika fondasi relasi dibangun atas kebohongan. Akibatnya,
banyak perempuan mengalami isolasi emosional dan sosial, serta kehilangan kepercayaan terhadap
kemampuan diri untuk menentukan pilihan hidup.

Batasan legal terhadap ekspresi dan hak-hak dasar kelompok LGBT yang termuat dalam
UU Perkawinan, KUHP, serta ketentuan ASN secara langsung maupun tidak langsung
berkontribusi pada trauma psikososial yang berkelanjutan. Meski tidak ada undangundang
nasional yang secara eksplisit mengkriminalisasi homoseksualitas, laporan UNDP (2014) menyoroti
bahwa banyak peraturan daerah yang menggolongkan homoseksualitas sebagai perilaku tidak
bermoral dan dikenai sanksi pidana ringan atau denda. Sementara itu, sebagian besar transgender
mengalami kesulitan administratif karena identitas legal mereka tidak diakui, yang berdampak pada
akses layanan publik dan pekerjaan.

Tidak hanya dijauhkan dari ruang sosial dan relasi romantis yang aman, mereka juga
ditutup aksesnya dari partisipasi politik dan peluang ekonomi di sektor public. Selain itu, bentuk
kekerasan simbolik dari negara juga bisa muncul dalam penegakan hukum yang tidak ramah
terhadap korban. Dalam konteks ini, Dwi Widarna (2022) menegaskan pentingnya reformasi
pendekatan hukum dan psikososial secara integratif, terutama dalam penanganan korban
kekerasan dalam rumah tangga dan relasi intim non-transparan seperti pernikahan kamuflase.
Seperti dicatat Verdianto dkk. (2023), tidak adanya payung hukum nasional yang eksplisit
menjamin hak-hak sipil LGBTQ+ menciptakan posisi kewarganegaraan yang timpang. Istilah “sehat
rohani” dalam rekrutmen ASN, misalnya, dimaknai secara bias dan kerap digunakan untuk
mendiskriminasi individu queer dari kesempatan publik.

Proses coming out yang dilakukan oleh individu LGBTQ+ dalam konteks ini pun sering
kali bukan bentuk kejujuran yang sehat, melainkan respons terhadap konflik rumah tangga yang
telah memuncak. Widiyanti (2021) mencatat bahwa sebagian besar suami baru mengungkap
identitas seksualnya setelah tekanan emosional meningkat, bukan sebagai bentuk keterbukaan yang
otonom. Perempuan yang mengalami hal ini dihadapkan pada krisis emosional dan kehilangan
arah dalam identitas relasional mereka.

Dalam kerangka masyarakat risiko (Beck, 1992), strategi kamuflase yang dilakukan individu
LGBTQ+ merupakan adaptasi terhadap sistem sosial yang represif. Pernikahan heteroseksual
dipilih sebagai bentuk proteksi diri dari stigma, diskriminasi, dan kekerasan. Namun, strategi ini

tidak menghapus masalah; sebaliknya, ia menciptakan penderitaan baru bagi pasangan yang tidak

112 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

menyadari kondisi sebenarnya. Meskipun demikian, sebagian individu queer juga menunjukkan
bentuk agensi spiritual di tengah tekanan. Garcia Rodriguez (2023) mencatat bahwa beberapa queer
Muslim Indonesia membentuk ruang keberagamaan alternatif untuk mempertahankan iman
mereka tanpa harus menanggalkan identitas gender atau orientasi seksual mereka. Spiritualitas
semacam ini berfungsi sebagai mekanisme penyembuhan dari trauma berlapis yang mereka alami.

Ramadan dkk. (2022) mencatat bahwa masyarakat Indonesia masih menilai LGBTQ+
melalui tafsir budaya dan agama, bukan melalui pendekatan hak asasi manusia. Ketika negara gagal
menyediakan perlindungan hukum dan layanan pendukung yang eksplisit, relasi-relasi manipulatif
seperti pernikahan kamuflase akan terus berlangsung dan merugikan kelompok rentan, terutama
perempuan.

Dalam konteks ini, solusi tidak cukup hanya berupa pembaruan hukum. Diperlukan
reformasi sosial yang menyentuh akar permasalahan: sistem nilai yang patriarkal dan
heteronormatif. Pendidikan pranikah yang inklusif, kurikulum sekolah yang mengajarkan
keberagaman gender dan orientasi seksual, serta penyediaan ruang aman bagi perempuan dan
komunitas LGBTQ+ adalah langkah penting. Akses terhadap layanan konseling berbasis keadilan
gender juga harus diperluas, agar perempuan yang terjebak dalam relasi kamuflase dapat pulih dan
mengambil keputusan hidup secara sadar. Dalam strategi pencegahan, pendidikan pranikah dan
kesadaran akan kekerasan relasional harus dirancang secara komprehensif. Widarna (2022)
merekomendasikan pembentukan support system berbasis komunitas dan layanan psikologi klinis
yang mudah diakses, terutama bagi perempuan korban relasi kekuasaan timpang dalam rumah
tangga. Tanpa pendampingan yang menyeluruh, baik medis, hukum, maupun sosial, trauma dapat

menetap dan menjadi kekerasan berulang.

Pendidikan Gender dan Reformasi Sosial: Membangun Ruang Aman dan Relasi Setara

Fenomena pernikahan kamuflase menunjukkan pentingnya pendidikan gender dan
seksualitas yang inklusif di tingkat masyarakat. Pendidikan pranikah tidak boleh hanya
menekankan aspek legalitas dan ekonomi, tetapi juga harus mencakup nilai kejujuran emosional,
pengakuan identitas pribadi, dan keterbukaan dalam membangun relasi. Kurikulum sekolah juga
perlu memuat pemahaman yang berbasis hak asasi manusia terkait keberagaman gender dan
orientasi seksual, agar masyarakat tidak lagi melihat LGBTQ+ sebagai penyimpangan atau ancaman
moral.

Dalam konteks ini, pendidikan yang berperspektif gender dan keberagaman seksual harus
tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga transformatif—yaitu mampu membongkar mitos-mitos
seputar peran gender dan membuka ruang refleksi kritis sejak usia dini. Seperti dikatakan Naila
Kabeer (1994), ketimpangan gender tidak bisa dipisahkan dari bagaimana individu dibentuk sejak
awal oleh sistem pengetahuan dan nilai sosial yang menormalkan subordinasi perempuan.
Kurikulum sekolah yang mengintegrasikan nilai inklusivitas, kesetaraan gender, dan pengakuan
terhadap keberagaman identitas akan menjadi pondasi awal dalam mencegah lahirnya relasi
manipulatif seperti pernikahan kamuflase.

Jika dilihat dari perspektif feminisme interseksional, perjuangan perempuan korban
pernikahan kamuflase harus dipahami sebagai persoalan yang berlapis, beririsan antara kelas,
agama, dan norma sosial. Meskipun praktik pernikahan kamuflase dapat terjadi pada perempuan
dari berbagai kelas sosial, dampak kerentanan yang muncul cenderung lebih berat bagi perempuan

dari kelas menengah ke bawah, terutama karena keterbatasan akses terhadap layanan konseling,

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 113
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

bantuan hukum, dan ruang aman. Dalam situasi ketidaksetaraan struktural ini, perempuan dengan
sumber daya ekonomi terbatas menghadapi hambatan yang lebih besar untuk mengakhiri relasi
manipulatif atau mencari dukungan profesional. Sementara itu, budaya patriarki terus
menempatkan pernikahan sebagai “kewajiban kodrati” bagi perempuan, bukan sebagai hasil
pilihan sadar. Sekarsari (2025) mencatat bahwa perempuan yang menolak atau menunda
pernikahan sering kali distigmatisasi sebagai gagal atau menyimpang dari peran sosial.

Merujuk pada konsep masyarakat risiko (Beck, 1992), strategi kamuflase yang dilakukan
individu LGBTQ+ adalah bentuk adaptasi terhadap lingkungan sosial yang represif. Namun,
strategi ini menciptakan penderitaan baru bagi semua pihak yang terlibat. Pradanawan dan
Nurchayati (2023) mencatat adanya trauma keagamaan dan isolasi sosial yang dialami oleh individu
gay dalam pernikahan kamuflase. Ini menunjukkan bahwa sistem sosial yang memaksa
ketersembunyian tidak hanya menyakiti pasangan heteroseksual mereka, tetapi juga komunitas
LGBTQ+ itu sendiri.

Survei Ramadan dkk. (2022) memperlihatkan bahwa masyarakat Indonesia masih sangat
terbelah dalam menerima keberadaan LGBTQ+. Dalam situasi ini, pernikahan kamuflase menjadi
pilihan penuh risiko yang berakar dari ketakutan dan represi. Karena itu, perubahan harus dimulai
dari reformasi sosial, pendidikan, dan sistem hukum yang menghormati keberagaman identitas
serta menjamin keadilan bagi seluruh warga negara—tanpa kecuali.

Reformasi ini mencakup penyediaan ruang aman, akses terhadap konseling berbasis
keadilan gender, pelatihan untuk tokoh masyarakat, dan kebijakan publik yang melindungi hak
atas informasi dalam relasi. Hanya melalui kesadaran kolektif dan aksi lintas sektor, perubahan

budaya yang lebih adil dapat terwujud.

SIMPULAN

Fenomena pernikahan kamuflase di Indonesia mencerminkan kompleksitas ketimpangan
gender dan seksual dalam masyarakat yang menjunjung tinggi norma heteronormatif dan patriarki.
Dalam konteks tekanan sosial, budaya, dan agama yang menstigmatisasi identitas LGBTQ+,
individu dari kelompok ini sering kali terpaksa menikah dengan pasangan heteroseksual untuk
menyembunyikan orientasi seksual mereka. Strategi ini bukan sekadar keputusan pribadi,
melainkan respons terhadap ekosistem represif yang dibentuk oleh keluarga, komunitas, negara,
dan media.

Sayangnya, strategi ini menimbulkan dampak serius, terutama bagi perempuan
heteroseksual yang menjadi pasangan dalam pernikahan kamuflase. Mereka menjalani relasi yang
tidak transparan, tanpa consent utuh, dan kerap menyalahkan diri atas relasi yang gagal, padahal
mereka adalah korban dari sistem yang tidak memberi ruang untuk negosiasi. Relasi seperti ini
memperlihatkan bagaimana kekerasan simbolik dilembagakan dalam institusi sosial dan hukum,
serta diperkuat oleh narasi media yang bias terhadap keragaman identitas.

Artikel ini menunjukkan bahwa praktik pernikahan kamuflase tidak dapat dipisahkan dari
kerangka patriarki, stigma terhadap LGBTQ+, dan absennya perlindungan hukum yang memadai.
Perempuan menjadi korban ganda—baik dari kebohongan pasangan maupun dari norma sosial
yang membungkam suara mereka. Sementara itu, individu LGBTQ+ juga menderita tekanan
psikologis, trauma keagamaan, dan krisis identitas sebagai akibat dari tekanan sistemik untuk

tampil “normal”.

114 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Dengan menggabungkan perspektif feminisme, teori queer, dan kerangka masyarakat
risiko. Kajian ini menegaskan bahwa pernikahan kamuflase adalah bentuk adaptasi terhadap sistem
yang menindas, namun pada saat yang sama melanggengkan penderitaan baru bagi pihak lain. Oleh
karena itu, penanganan isu ini tidak bisa dilepaskan dari kritik terhadap sistem sosial yang

menciptakannya.

DAFTAR PUSTAKA

Aliansi Jurnalis Independen (AJI). (2015). Jurnalisme dan Isu LGBT: Laporan Pemetaan Awal
Pemberitaan LBGTI di 20 Media Cetak dan Online.
https://aji.or.id/upload/Dokumen/Laporan_Pemetaan_Awal_Pemberitaan_LBGTIpdf

Andina, E. (2016). Faktor psikososial dalam interaksi masyarakat dengan gerakan LGBT di
Indonesia. Aspirasi, 7(2), 173-184. Pusat Penelitian Badan Keahlian DPR RI.

Asbi, R. M., Kurniawati, J., & Nasution, L. N. (2024). Muslims acceptance of lesbian, gay, bisexual,
and transgender issues in Indonesia. Pharos Journal of Theology, 105, Article 29.

https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.29

Bagir, Zainal Abidin, Asfinawati, Suhadi, dan Renata Arianingtyas. 2019. Pembatasan Hak atas
Kebebasan Beragama atau Berkeyakinan di Indonesia. Yogyakarta: Center for Religious and

Cross-cultural Studies (CRCS), Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada.
Beck, U. (1992). Risk Society: Towards a New Modernity. London: Sage Publications.

Blackwood, E. (1998). Tombois in West Sumatra: Constructing Masculinity and Erotic Desire.
Cultural Anthropology, 13(4), 491-521.

Boellstorff, T. (2006). The Gay Archipelago: Sexuality and Nation in Indonesia. Princeton:
Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9781400844050

Bourdieu, P. (1991). Language and Symbolic Power. Cambridge: Harvard University Press.

Boellstorff, T. (2007). A Coincidence of Desires: Anthropology, Queer Studies, Indonesia.
Durham: Duke University Press.

Butler, J. (1999). Gender Trouble: Tenth Anniversary Edition (2nd ed.). New York: Routledge.

Cholil, Suhadi. 2013. Freedom of Religion or Belief in Indonesia: The Challenges of Muslim
Exceptionalism. Globethics.net Focus Series No. 69. Geneva: Globethics.net.

Connell, R. W. (2003). Gender and Power: Society, the Person, and Sexual Politics. Oxford: John
Wiley & Sons.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique
of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics University of

Chicago Legal Forum, 1989(1), 139-167.

Davies, S. G. (2010). Gender Diversity in Indonesia: Sexuality, Islam and Queer Selves. London:
Routledge.

Firdausy, A. R. (2018). Epistemologi penafsiran Musdah Mulia tentang homoseksual (Unpublished
master’s thesis). Institut PTIQ Jakarta.
https://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.phplarticle=1292135&val=17360&title
=Epsitemologi%Z20Penafsiran%20Musdah%20Mulia%20Tentang%20Homoseksual

Foucault, M. (1990). The History of Sexuality, Volume 1: An Introduction. New York: Vintage
Books.

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 115
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Garcia Rodriguez, D. (2023). Gender, sexuality and Islam in contemporary Indonesia: Queer
Muslims and their allies. Routledge.

Haraway, D. (1988). Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of
Partial Perspective. Feminist Studies, 14(3), 575-599.

Hasan, Noorhaidi, Suhadi Cholil, Moh. Maufur, Ahmad Mufid, Siti Nur Isnaini, Noorhaidi Mohd

Noor, Eko Mahmuduzzaman, dan Evi Nurlaela. 2023. Keberagaman Beragama: Relasi Islam
dan HAM. Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga.

Kabeer, N. (1994). Reversed Realities: Gender Hierarchies in Development Thought. London:
Verso.

LBH Masyarakat. (2018). Stigma dan Diskriminasi terhadap LGBT di Indonesia. Jakarta: Lembaga
Bantuan Hukum Masyarakat.

LSAF (Lembaga Studi Agama dan Filsafat). (2018). Pandangan Islam tentang Homoseksualitas dan
LGBTQ+. Jakarta.

Mahmood, S. (2005). Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton:
Princeton University Press.

Massad, J. (2008). Desiring Arabs. Chicago: University of Chicago Press.

Mulia, S. (2015). Mengupas seksualitas: Mengerti arti, fungsi, dan problematika seksual manusia
era kita. Jakarta: Opus Press.

Palulungan, L., Kordi, M. G. H., & Ramli, M. T. (Eds.). (2020). Perempuan, Masyarakat Patriarki
& Kesetaraan Gender. Makassar: Yayasan BaKT]I.

Pateman, C. (1988). The Sexual Contract. Stanford: Stanford University Press.

Pradanawan, F. N., & Nurchayati. (2023). Eksplorasi Persoalan yang Dihadapi Lelaki Dewasa Awal
dengan Orientasi Seksual Gay dan Strategi Coping untuk Mengatasinya. Character: Jurnal
Penelitian Psikologi, 10(1), 324-346.

Puar, J. K. (2017). Terrorist Assemblages: Homonationalism in Queer Times. Durham: Duke
University Press.

Rahayu, V., & Demartoto, A. (2019). Risiko dan Refleksivitas Gay terhadap Kekerasan (Studi Kasus
pada Komunitas Gay di Surakarta). Journal of Development and Social Change, 2(2), 45-
55.

Ramadan, D., Parazqia, Y. D., Muthmainah, N., dkk. (2022). Pro Kontra LGBT di Republik

Indonesia. Proceeding Conference on Psychology and Behavioral Sciences, 1(1), 1-12.

Republika.co.id. (2022). Saiful Mujani survei pandangan publik soal LGBT dan Yahudi di
Indonesia, ini hasilnya. Republika. https://news.republika.co.id/berita/rfq95a396/saiful-

mujani-survei-pandangan-publik-soal-lgbt-dan-yahudi-di-indonesia-ini-hasilnya

Rofiah, N., Nawawi, A. M., & Firdausy, A. R. (2018). Epistemologi Penafsiran Musdah Mulia
Tentang Homoseksual. Mumtaz: Jurnal Studi Gender dan Islam, 2(2), 239-256.

Rosenthal, G. (2011). Biographical Research. Dalam N. K. Denzin & Y. S. Lincoln (Eds.), The
SAGE Handbook of Qualitative Research (hlm. 48-70). London: Sage.

Saiful Mujani Research and Consulting. (2018). Mayoritas Publik Menilai LGBT Punya Hak Hidup

di Indonesia.

116 Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia
(Dini Astriani)



Journal of Feminism and Gender Studies

Volume (6) Nomor: 1

Halaman: 101-117

URL: https://jfgs.jurnal.unej.ac.id/index.php/FGS

Santoso, M. B. (n.d.). LGBT dalam perspektif hak asasi manusia. SHARE: Social Work Jurnal, 6(2),
220-229. Universitas Padjadjaran.

Sekarsari, F. R. (2025). Stigma pada Perempuan Generasi Z dalam Penundaan Pernikahan. Jurnal
[Imiah Mugoddimah: Jurnal Ilmu Sosial, Politik, dan Humaniora, 9(1), 381-388.

Subekti, A. A. (2024). Stigmatisasi Sosial terhadap Komunitas LGBTQ di Indonesia. Triwikrama:
Jurnal Multidisiplin Ilmu Sosial, 6(2).

Suryakusuma, J. (1987). State Ibuism: The Social Construction of Womanhood in the Indonesia
New Order. Institute of Social Studies.

Tamale, Sylvia (2020). Decolonization and Afro-Feminism. Daraja Press

UNDP & USAID. (2014). Being LGBT in Asia: Indonesia Country Report. Bangkok: United

Nations Development Programme.

Verdianto, K. K., Ferdyanti, A., Liem, C., Nabila, K., & Pramono, S. F. (2023). Analisis kesetaraan
hak warga negara kaum LGBT di Indonesia. Jurnal Hukum dan HAM Wara Sains, 2(5),
358-366. https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i05.311

Widarna, D. W. L. (2022). Psikologi klinis: Solusi integratif pada kekerasan seksual. Mataram: UIN

Mataram Press.

Widiyanti, I. (2021). Coming Out Gay yang Berstatus Menikah dengan Pasangan Heterogennya.
Jurnal Ilmu Komunikasi, Universitas Brawijaya.

Wieringa, S. E. (2002). Sexual Politics in Indonesia. Palgrave Macmillan for the Institute of Social
Studies, The Hague.

Yayasan Pulih. (2020). Dampak Psikologis Relasi Tanpa Transparansi: Studi Kasus Perempuan
dalam Pernikahan Problematis. Jakarta: Laporan Penelitian Internal.

Zhu, J. (2018). ‘Unqueer’ kinship? Critical reflections on ‘marriage fraud’ in mainland China.
Sexualities, 21(7), 1075-1091.

Pernikahan Kamuflase dan Kerentanan Perempuan: Analisis Gender atas Stigma terhadap LGBTQ+ di Indonesia 117
(Dini Astriani)



